

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی، رحمۃ اللہ علیہ

# الطاف القدس في معرفة لطائف النفس

## معارف و لطائف نفس اور مُوزو اسرار تصویف پر ایم کتاب

## تصویف قانون دلیشن





[www.maktabah.org](http://www.maktabah.org)



# الاطاف القدس في فتن لطائف النفس

معارف و لطائف نفس اور رموز و اسرار تصوّف پر ایہم کتاب

مُصنِّف

حضرت شاہ ولی اللہ مجدد رحمۃ اللہ علیہ

۱۱۶۴ھ ————— ۱۱۱۲ھ

متربجو

سید محمد فاروق القادری ایم۔ اے

# تصوّف فاؤنڈیشن

لاتبریری ○ تحقیق و تصنیف و تاییف و ترجمہ ○ مطبوعات

۲۲۹ - این سمن آباد - لاہور - پاکستان

بتعادن : شان ولایت و شان رحمان ٹرست - لاہور

# کلاسیک کتب تصوف : سلسلہ اردو تراجم

جملہ حقوق بحق تصوف فاؤنڈیشن محفوظ ہیں © ۱۹۹۸ء

ناشر : ابوحنیب حاجی محمد ارشد قریشی  
بانی تصوف فاؤنڈیشن - لاہور

تعاون : کرنل (ر) راجہ محمد یوسف قادری  
بانی شان گلائیت و شان ریحان نرسٹ - لاہور

طبع : زاہد بشیر پرنٹرز - لاہور

سال اشاعت : ۱۴۱۹ھ - ۱۹۹۸ء

قیمت : مجلد ۵۷ روپے - غیر مجلد ۳۵ روپے

تعداد : پانچ سو

واحد تقویم کار : المعارف گنج نخش روڈ - لاہور پاکستان

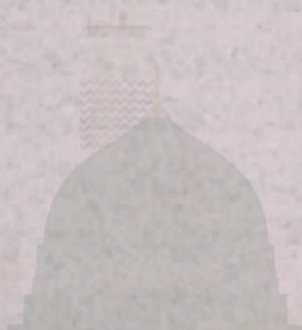
۹۶۹ - ۵۰۴ - ۰۱ - ۹

تصوف فاؤنڈیشن ابوحنیب حاجی محمد ارشد قریشی اور ان کی اہلیت نے آئینے محروم والدین اور لخت جگہ کو ایصال ٹوپ کئے لیئے بطور صدقہ جاریہ اور یادگاری کی حرم الحرام ۱۴۱۹ھ کو قائم کیا جو تاریخ سنت اور سلف صالحین برگران دین کی تعلیمات کے مطابق تبلیغ دین و تحقیق و اشاعت کتب تصوف نئی و قلب ہے۔

## تہذیب

|     |                                                       |
|-----|-------------------------------------------------------|
| ۲   | پیش لفظ — علیم محمد مسی امرتسری                       |
| ۱۶  | فصل ۱ — علم لطائف کی فضیلت اور اس کے فائدہ            |
| ۲۰  | فصل ۲ — حقیقتِ لطائف                                  |
| ۲۹  | فصل ۳ — لطائف ظاہرہ کی تہذیب کا بیان                  |
| ۳۶  | فصل ۴ — جو روح اور لطائف ثلاثر ظاہرہ کی تہذیب کا بیان |
| ۴۹  | فصل ۵ — لطائف خمسہ کی تہذیب کا بیان                   |
| ۶۶  | فصل ۶ — لطائف خفیہ کی تہذیب کا بیان                   |
| ۱۰۵ | فصل ، — اقسامِ خواطر اور ان کے اسباب کی معرفت         |

---



## پیش فقط

حضرت مولانا شاہ ولی اللہ محدث دہلوی قدس سرہ (المولہ ۱۱۶۴ھ ۱۶۴۲ء)

ابن عارف باللہ حضرت شاہ عبدالرحیم فاروقی دہلوی (دم ۱۱۳۱ھ) جلیل القدر محدث و فقیہ اور عظیم المرجعیت صوفی اور حکیم تسلیت اسلامیہ تھے۔ حضرت شاہ صاحب ابھی تقریباً چار برس کے بیرون گئے کہ شہنشاہ عالم گیر علیہ الرحمۃ انتقال کر گئے اور انہوں نے اپنی زندگی میں دش با دشا ہوں کا دور حکومت دیکھا، شاہ عالم کا داد اُنہوں نے صرف ڈھانی سال دیکھا۔

اورنگ زیب عالمگیر رحمۃ اللہ علیہ کی وفات کے بعد، ان کے جانشینوں کی نا اہلی کے باعث یہاں کی حالت ابتر ہو گئی تھی۔ مرستے، بجات اور جاہ پسند امراء اور روساکی سازشوں سے مسلمانوں کی حالت بیخ خراب ہو گئی تھی۔ پاک و ہند کی تاریخ پر جن کی نظر ہے وہ خوب جانتے ہیں کہ یہ دو کس قدر پُر آشوب اور خوفناک تھا اور ان مہیب حالت میں مسلمانوں پر کیا کیا مصیبیتیں اور بلا میں نازل ہوئیں۔ ان ناگفتہ ہے حالات میں شاہ صاحب علیہ الرحمۃ شخصیت تماشیوں نے بغیر نہیں رہ سکتی تھی۔ شاہ صاحب نے مسلمانوں کی حالت درست کرنے اور عظمتِ رفتہ کو والپیں لانے کی مقدور بھروسہ کی اور اس سلسلے میں بہت کچھ لکھا۔ اُمرا، و سلاطین کو خطوط لکھ کر مسلمانوں کی واڑوں سختی کی طرف متوجہ کیا۔

حضرت شاہ صاحب علیہ الرحمۃ چونکہ چید عالم دین اور عارف باللہ تھے، اس لیے جانتے تھے کہ ”ملت از وطن است“ کا نظر پر سارے غلط ہے، لہذا انہوں نے احمد شاہ ابدالی کو ہندوستان پر پڑھائی کرنے کی دعوت دی اور وہ ان کے ایسا پر ۵۹، ۲۱، ۶۱ نمبر کی یکم نومبر ۱۸۵۷ء کو پانی پت کے میدان کو جا سمجھا۔ احمد شاہ ابدالی میں لانے کے بعد آگے ٹڑھا، حتیٰ کہ یکم نومبر ۱۸۵۷ء کو پانی پت کے میدان کو جا سمجھا۔ احمد شاہ ابدالی کے اس حملہ سے یہاں کی بے جا بادشاہیت کوئی خاص فائدہ نہ اٹھا سکی تاہم اس کے منیند تائج سے انکار نہیں کیا ج سکتا۔ پروفیسر غلیق احمد نظامی لکھتے ہیں:

”... شاہ صاحب نے احمد شاہ ابدالی کو ہندوستان بلایا تھا، نہیں کہا جاسکتا۔“

کشاہ صاحب اپنے مقاصد میں کھاٹ نکل کامیاب ہوئے، لیکن اس حقیقت سے  
کون انکار کر سکتا ہے کہ جگ پانی پت نے ہندوستان کی تاریخ کا رُخ بھیش کیا  
بل دیا۔“ لہ

حضرت شاہ صاحب یہ چاہتے تھے کہ ہندوستان کے مسلمان اپنا مرکزی تعلق مدینہ منورہ اور کوکن عظیم سے  
رکھیں یعنی کسی بھی دوسرے تباہ میں وہ کسی اور کی طرف نہ دیکھنے لگیں۔ اسی لیے انہوں نے پُر زور الفاظ میں  
وصیت فرمائی کہ :

\* مار الابدست کہ حرمین محمرین رویم، روئے خود را برآں آستانہ اے مایم، سعادت اے  
این ست و شقاوتِ مادر اعاضن۔\*

ترجمہ : ہمارے لیے لازمی ہے کہ حرمین محمرین جائیں اور اپنے چہروں کو در بیت اللہ  
اور در رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر ملیں، اور ہماری سعادت اسی میں ہے اور اس  
ست انکار میں ہماری شقاوت و بد بختی ہے۔ لہ

اس عقیدے کا بزرگ وہ نظریہ وطنیت کیسے اپنا سکتا تھا جسے بعد میں ان علماء نے اپنایا جو اپنے آپ کو  
ولی اللہ مکتب نکل سے متعلق بتاتے ہیں۔ شاہ صاحب کے دوقومی نظریہ کے حامی ہونے کے متعلق علامہ  
منظار احسن گیلانی نے نہایت جامعیت سے بحث کی تھے۔

حضرت شاہ صاحب کے بعد ان کے عیل القدر فرزند حضرت شاہ عبد العزیز اپنے والدگرامی تھے  
کے فیوضن و برکات کو عالم اسلام میں پھیلانے میں آخر دہم تک معروف رہے اور دیگر صاحبزادگان: شاہ  
رفیع الدین، شاہ عبدال قادر اور شاہ عبد الغنی (رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہم) کی علیٰ و دینی خدمات بھی ناقابل  
فرماویں ہیں۔ حضرت شاہ ولی اللہ نے قرآن و حدیث، فقہ و کلام، عقائد و تصوف، سیر و موالح  
مکتوبات، نظم، صرف وغیرہ کے موضوعات پر تقریباً ساٹھ کتب و رسائل تصنیف کیے۔ شاہ صاحب کی  
تصانیف تمام علمی حلقوں میں قدر کی تھاد سے دیکھی جاتی ہیں اور اخیں اسلام کا قیمتی سرمایہ فراہدیا جاتا ہے۔  
مگر شاہ صاحب کی تعلیمات اور اُن کے پاکیزوں ملک کو سمح کرنے کی نہایت مذموم مساعی کی گئیں۔

نہ اپر کشاہ عبد الغنی کے بنیے اور شاہ عبد العزیز کے شاگرد مولانا آلم محلی دہلوی نے ذہب اخناف اور ملک  
لہ شاہ ولی اللہ دہلوی کے سیاسی مکتبات از علیق احمد نظامی، طبع علی گلگوہ، ص ۱۱۸ لہ گہوہ و صایا ارباب مرتبہ پروفیسر  
محمد ایوب تاریخی طبع جید رہا باد، ص ۲۳۵ تھے ملاحظہ ہوتا کہ حضرت شاہ ولی اللہ۔

آباء و اجدار سے انحراف کرتے ہوئے ایک رسالہ نام "تغیر العینین فی انبات رفع الیدين" مکھڑیا یہاں تک تو خیرتی گر تغیرۃ الایمان کے ذریعے صوفیہ کرام کے اکثر مخلوقات اور علمائے اخلاق کے اکثر مسلم مسلمان کو باطل بلکہ کفر و شرک قرار دے دیا تھا امکانِ نظریتی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور امکانِ کذب باری تعالیٰ ایسے خطرناک عقائد پیدا کر دیتے۔ مولانا اسماعیل میں یہ تبیلی علام ابن تیمیہ اور ابن عبد الوہاب نجہدی کی تعلیمات کے ذریعے آئی تھی۔ چنانچہ علام سیدمان ندوی صاحب تحریک ولی اللہی کے اخواض و مقاصد اور احوال بیان کرتے ہوئے رقمطر ازیں:

.....اسی زمانے میں یعنی اور نجہد میں اس تحریک کی تجدید کا خیال پیدا ہوا جس کو سانویں صدی کے آخر اور آٹھویں کے شروع میں علام ابن تیمیہ اور ابن قیم نے مصروف شام میں شروع کیا تھا اور جس کا مقصد یہ تھا کہ مسلمانوں کو انہی موبدیں کی منجمد تقلید اور بے دلیل پروپی سے آزاد کر کے عقاید و اعمال میں اصل کتاب و سنت کی اتباع کی دعوت دی جانے۔ مولانا اسماعیل ..... کے عہد میں یہ تحریک ہندوستان تک پہنچی اور خالص ولی اللہی تحریک کے ساتھ اسکر منضم ہو گئی۔ اسی کا نام ہندوستان میں ایل حدیث ہے ۔۔۔

علام سیدمان ندوی کی درج بالا تحریر سے یہ واضح ہے کہ "خالص ولی اللہی تحریک" میں نجہد میں سے اٹھنے والی تحریک یعنی ابن عبد الوہاب نجہدی کی تحریک منضم ہو گئی۔ ظاہر ہے کہ اس انضمام سے خالص ولی اللہی تحریک کا چھپ لگیدا اور پورے شہد و مدد کے ساتھ کوشش کی گئی کہ وہاں د اسماعیل تحریک کو ولی اللہی تحریک ثابت کیا جائے۔ چنانچہ یہ باور کرانے کے لیے جو مبنی یہ گئے، ان میں سے ایک یہ ہے کہ تبعین و مقلدین مولانا اسماعیل دہلوی نے ہب سے پہلے یہ کام کیا کہ شاہ ولی اللہ اور شاہ عبدالعزیز کی اصل تصانیف میں اپنے خیالات کی آمیزش کی، جس کی بنی پر اولیا کرام کے لئے حضرت شاہ صاحب ہندوستان میں امام ابوحنیف رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی تعلیم کو لازمی قرار دیتے ہیں اور مذہب ابوحنیف سے علیحدگی کو حرام بتاتے ہیں۔ (ملخصاً ازان الصاف) ۳۷ مقتدر مولانا سندھی اوران کے انوار و خیالات پر ایک نظر از سید عالم ندوی، طبع پنچھس ۱۶ - ۳۷ مولانا عبید اللہ سنہ میں اگر اس حقیقت کو سمجھ جاتے تو اس ولی اللہی تحریک اپنے اصلی رنگ میں ٹکوہ ریز ہوتی اور اس تحریک کے بارے میں کوئی شبہ یا قی نہ ہتا۔

معتقدین کو حضرت شاہ صاحب سے تنگر پیدا ہوا اور بعض نے اس کا برملا انہمار بھی کیا۔ عالم ربانی مولانا عبد اللہ حشمتی مقانی (دم ۱۳۰۵ھ) خلیفہ حضرت مولانا خواجہ خدا بخش خیر پوری دریاست بہاپور (خیلیفہ حضرت خواجہ حافظ محمد جمال اللہ مقانی (رحمۃ اللہ علیہم اجمعین) نے مولانا اسماعیل دہلوی کے عقائد کا رد کرتے ہوئے، تحریر کیا:

”جذش مولوی ولی الدنیز ای چینی سخنان در تصانیف خود در بعض جاہا انہمار کردہ است یا کسے دشمن از خود بر طریق افرانوشتہ ...“ ۱  
 مولانا عبد اللہ مقانی نے یہ لکھ کر کہ ”یا کسے دشمن از خود بر طریق افرانوشتہ“ ۲ پنے صاحب بصیرت ہونے کا ثبوت فراہم کیا ہے اور حقیقت یہی ہے کہ مولانا اسماعیل کے معتقدین شاہ ولی اللہ کی بعض حقیقی تصانیف کے بعض مقامات پر اپنی طرف سے غبارات بڑھاوی ہیں یا ان میں ترمیم کر دی ہے اور دو ایک باتیں شاہ عبدالعزیز کی تصانیف میں بھی اپنی طرف سے شامل کر دی ہیں۔ یہ اس لیے کیا گیا کہ خالص ولی اللہ تعالیٰ تعلیمات کی موجودگی میں مولانا اسماعیل دہلوی کی تحریک پروان نہیں چڑھ سکتی تھی اور پھر ان کے جدید فتووں کی رو براہ راست شاہ ولی اللہ اور شاہ عبدالعزیز پر پڑتی تھی۔ بہر حال جن حضرات نے شاہ صاحب کی کتابوں کا مطالعہ کیا ہے اور ان کے مزاج کو سمجھا ہے، ان کے یہ الماقی عبارتوں کا پچان لینا کچھ مشکل نہیں، مثلاً جن شخص نے ”الناس العارفین وغیرہ کو پڑھا ہے وہ درج نیل شرمناک عبارت کو شاہ صاحب کی تحریر کبھی بھی تسلیم نہیں کر سکتا:

”کل مذہب الی بلدة اجمیر الی قبر سلام مسعود او ما ضاهاها  
 لا جل حاجة يطلبها فانه اثم اشما اكبر من القتل والسرقة  
 اليس مثله الا مثل من كان يعبد المصنوعات او مثل من كان  
 يدعواللات والعزى“ ۳

تحریفات، الحفاظات اور منسوبات کے بارے میں جناب شیخ محمد محمود برکاتی (کراچی)

۱۔ مجموع رسائل در رد و باہر رخیلی، مملوک مولانا حکیم اللہ بخش انصاری اسد نظمی، ص: ۶۶  
 ۲۔ تفہیمات النبی جلد ۲، تفسیر ۳، ۴، ۵، ۶، ۷، شاہ ولی اللہ اکڈیٹی جیدر آباد، ص: ۹۳

تحریر فرماتے ہیں:

”ایک گروہ — اہل حدیث نے شاہ صاحب اور ان کے اخلاف کی طرف ایسی تحریر دوں کو منسوب کر دیا، جو حقیقتاً ان کی نہیں تھیں، اس سلسلہ کا آغاز، ۱۸۵۰ء سے قبل ہی ہو گیا تھا۔ چنانچہ قاری عبد الرحمن پانی پتی اور زادب قطب الدین غال نے اُس زمانے میں اُس کی تردید کر دی پھر موجودہ صدی کے آغاز میں سید ظییر الدین احمد ولی اللہی نے بار بار اس کی تردید کی، لیکن ابلاغ المبنی اور تحقیق المحدثین جیسے رسائل آج تک شاہ صاحب کے نام سے چھپ رہے ہیں۔ ایک اور ستم یہ کیا گیا کہ شاہ صاحب کے حقیقی رسائل میں ترمیم و اضافہ فر کی کوششیں کی گئیں، الفوز الکبیر اور مجتہ میں این ترمیم وغیرہ کے جو اقتباسات بلاحال درج ہیں، وہ اسی قبیل سے ہیں۔ فیوض کے مطبوع نسخوں میں نہیاں اختلافات ہیں۔“

محترم حکیم برکاتی صاحب نے اس حقیقت کو ایک دوسری جگہ یوں بیان کیا ہے:  
”مکمل رسائل و کتب تصنیف کر کے شاہ صاحب کی طرف منسوب کر دینے کے علاوہ ایک ہلاکت خیز حرکت یہ کی گئی کہ شاہ صاحب کی تایفات میں جا و بے جا ترمیم و اضافہ اور تحریف بھی کر دی گئی۔“

شاہ صاحب کے خاندان کے ایک فرد ان کی حقیقی تصنیفات کے ناشر مولیٰ ظییر الدین احمد ولی اللہی نسبیہ شاہ رفیع الدین دہلوی نے لوگوں کو بار بار اس رحمانی کی طرف متوجہ کیا۔ شاہ صاحب کی ایک تصنیف ”تاویل الاحادیث فی روز قصص الانبیاء“ کے آخر میں لکھتے ہیں،  
”آجھل بعض لوگوں نے بعض تصنیف کو اس خاندان کی طرف منسوب کر دیا ہے اور وہ حقیقت وہ تصنیف اس خاندان میں سے کسی کی نہیں اور بعض لوگوں نے جو ان تصنیف میں اپنے عقیدہ کے خلاف بات پانی تو اس پر حاشیہ جڑا۔“

لئے ماہنامہ فاران، کراچی، بابت جون ۱۹۶۵ء  
لئے تعاریش شاہ ولی اللہ اور ان کے خاندان کی تحریرات میں تحریفات، مطبوعہ ماہنامہ سرحد، کراچی، بابت فوری ۲۰، ۱۹۴۷ء

اور مو قع پا یا تو عبارت کو تغیر و تبدل کر دیا... لہ

شاد صاحب کے نام منسوب کتابوں کے سلسلے میں پروفیسر محمد ایوب قادری صاحب (کراچی) نے مقدمہ "مجموعہ وصایا ارلیج" میں سیر عاصل بحث کی ہے اور ثابت کیا ہے کہ تخفف المودین، بلاغ المبین، قول سید اہل حدیثوں نے خود حکم کر ان کی طرف منسوب کر دی ہیں۔ مزید تفصیل کے لیے یہ کتاب ملاحظہ کی جائے۔ اس موقع پر اختصار کے ساتھ اس پہلو پر روشی ڈالنا نزدیک تھا کہ شاد صاحب سے غلط تحریروں اور باطل عقائد کے انساب کے باعث بعض عوفیہ کرام اور ان کے عقیدت ممنہ شاد صاحب کی تحریروں سے خالق رہتے ہیں اور ان کی ایسی تحریروں کی بنا پر بعض حضرات نے بہانہ کر کہ دیا کہ جائز کی والی پر ان کے خیالات تبدیل ہو گئے تھے۔

جب نہ صرف "قلم در کف و شمن است" بلکہ مطبع ہم در قبضہ عدو است کا معاملہ در پیش ہو تو پھر اس کے گھسن کی کوشش سازیاں رنگ لانے سے کیسے باز رہ سکتی ہیں۔ ان حضرات نے ایک طرف تو ان کی حقیقی کتابوں میں اپنی مرضی کی عبارتیں داخل کر دیں اور متعقل رسائل خود لکھ کر ان کی طرف منسوب کر دیے اور شاد صاحب کی اصلی تصویر کو چھپانے کے لیے کسی حد تک یہ کوشش بھی کی گئی کر دو تو کتابیں منقد شہود پر نہ آنے پائیں، جن سے ان کے صحیح مسلک و مشرب کی ترجیحی ہوتی ہو مگر حق کبھی دبانے سے ہمیشہ کے لیے دبا نہیں اور گھسن کبھی عیاں ہونے سے ربانیں۔ چنانچہ شاد صاحب کی وہ تعلانیت جو طبع نہیں ہوئی تھیں اور اگر طبع ہوئی بھی تھیں تو قبیل تعداد میں اور وہ نایاب کے حکم میں داخل ہو چکی تھیں، انھیں جدید تفاوضوں کے مطابق اردو و ترجمہ کے ساتھ دوبارہ زیور طبیعت سے آراستہ کرنے کی زحمت گوا را نہیں کی گئی۔ پاکستان کے وجود میں آنے کے بعد بعض اداروں نے ان کی حقیقی کتابیں چھاپ کر عام کر دیں۔ مگر بعض کتب کا عام سے مضمون پوشیدہ رکھنے کی خاطر ان کا ترجمہ نہ کرنا ہی بہتر جانا اور انفاس العارفین کی عام اشاعت کو تو بہت ہی خطرناک قرار دیا گیا اور یہی وجہ ہے کہ ہر دو محتاب فکر (اہل حدیث اور دیوبند) کی طرف سے اس کا ترجمہ تو کجا، مکمل متن بھی پیش نہیں کیا گیا۔ لہ

لہ مقدمہ "مجموعہ وصایا ارلیج" ایوب پروفیسر محمد ایوب قادری، طبع جید آباد، ص: ۲۵ گلہ مکٹ شیخ محمد فناں اعوان (کالا بازار) نے راقم اسٹپو کو بتایا کہ ایک سفر کے دوران مولانا سیاح الدین کا کاخیل نے فرمایا کہ "انفاس العارفین" نے ہمیں بہت نقصان پہنچایا ہے۔ یہ اس وقت کی بات ہے کہ انہیں الْمَعْرِفَةُ اَنْفَسُ الْعَارِفِينَ اس کا اردو ترجمہ پیش نہیں کیا تھا۔

مقام شکر ہے کہ شاہ صاحب کی ان کتابوں کے اردو تراجم منظر عام پر آنا شروع ہو گئے ہیں جو ان کے دل کی آواز ہیں اور ان میں رشد و بذایت کا نور فروزان دتاباں ہے۔ ادارہ المعارف ان غاس العارفین کا بہترین اردو ترجمہ ہر خاص و عام کے سامنے پیش کرنے کی سعادت حاصل کرچا، ”الاطاف القدس“ کا ترجمہ آپ کے سامنے ہے اور شاہ صاحب کی مزید کتب تصوف کو پیش کرنا اس ادارے کے پروگرام میں شامل ہے۔

”الاطاف القدس“ کا اجمالی تعارف پیش کرنے سے قبل یہ عرض کرنا ضروری ہے کہ حضرت شاہ صاحب کی کتب تصوف کا انداز و گیر کتب تصوف سے بُعد الگا ہے۔ حضرت امام ربانی مجدد العفت شافعی سہندی قدس سرہ (م ۴۲۰ھ) نے اپنے علم و عرفان اور کشف والہام کی بنیاد پر اپنی تحریروں میں اجتہادی آراء پیش کی تھیں۔ حضرت شیخ مجدد کے بعد حضرت شاہ صاحب نے اپنی تصنیف میں اپنے علم، کشف اور الہام کی بنیاد پر اجتہادات بھی کیے ہیں اور بعض نئی باتیں بھی بیان کی ہیں، جیسا کہ ان کی کتابوں کا مطالعہ کرنے والوں پر معنی نہیں ہے۔ شاہ صاحب کو اگرچہ مجدد سلاسل کی اجازت تھی مگر خصوصی تعلق سلاسل نقشبندیہ سے تھا اور وحدت الوجود (ہر اوت) کے حامی تھے۔

حضرت شاہ صاحب نے تصوف و احسان کے بارے میں جو کتابیں تصنیف فرمائیں انکے اسماء ہیں:

تفہیمات الہیہ، خیر کشیر، فیون من الحرمین، الدرالثین فی بشرات النبی الایم، القول الجیل، انبیاء فی سلاسل اویاد اللہ (حقة اول)، سطعات، بہمات، لمحات، انفاس العارفین، انسان العین، مکتوب مدنی (فیصلہ وحدت الوجود والمشود)، هوامع (شرح حزب الہجر)، شفاعة القلوب، کشف العینین فی شرح الرباعیتین اور الاطاف القدس وغیرہ۔

ان کتب تصوف میں سے بعض کا انداز بیان مشکل ہے اور انھیں سمجھنا اپلی علم کا کام ہے۔ ان ادوق کتابوں کے نام یہ ہیں: سطعات، لمحات، بہمات اور الاطاف القدس۔

ولی اللہی فلسفہ تصوف میں ایک خاص مقام رکھتی ہے۔ اس میں طالع نفس یعنی قلب، عقل، نفس، روح، سر، خفی، اخفی، جسم بحث اور ان کی حقیقت بیان کی ہے اور ان طالع نفس ظاہر و باطن کو مذکوب و آراست کرنے کے طریقے بیان کیے گئے ہیں اور ان تمام حقائق و معارف کو پہنچنے وجد۔

وکشف کے ذریعے بیان کیا ہے۔ الاطاف القدس کے بارے میں شاہ صاحب کے تذکرہ نگاروں نے

بہت کم لکھا ہے۔ مولوی رحیم بخش، ہلوی تحریر کرتے ہیں:

”اس رسالہ میں جناب عارف باللہ شاہ ولی اللہ صاحب نے اپنے ان تمام  
الہامات کو ضبط کیا ہے جو اُس زمانہ میں آپ کو وقتاً فرماً ہوتے رہتے، دیکھنے  
میں تو ایک نہایت مختصر رسالہ ہے لیکن مطالب سے اس درجہ برجیز ہے کہ جس  
مقام کو دیکھا جاتا ہے، معلوم ہوتا ہے کہ رمضان کا دریا الہمیں لے رہا ہے،  
یہ حضرت مسنت ہی کا کام تھا کہ ایسے طول طویل بیان کو چند اور اق میں محفوظ کر لے۔  
مولوی رحیم بخش صاحب کا یہ تصریح بجا ہے خود محتاج بصرہ ہے۔

مولانا محمد منظور رنجانی لکھتے ہیں:

”... القول الجميل، انبأه في ملائل أولياء الله، الطاف القدس، سطعات،  
ہمسات، لمحات۔ یہ سب رسائل نستون سے متعلق ہیں اور موخر الدبر چاروں  
رسائل عام افہام سے بالازر بھی ہیں۔ بدکثر "ابل علم" بھی ان لئے کچھ استفادہ  
نہیں کر سکتے۔ اللہ

مولانا رنجانی نے غالباً لوگوں کو ان کتابوں کے مطالعہ سے باز رکھنے کی خاطر انہیں اس قدر مشکل  
قرار دے دیا ہے — مولانا عبد اللہ سنڌی جنہوں نے شاہ صاحب کی پھروری پڑھا پھر ان کی  
تعلیمات کی بہت زیادہ اشاعت کی مگر بعض مواقع پر اپنے ذاتی خیالات کو شاہ صاحب کی تعلیم قرار  
دے لیتے تھے، انہوں نے اس طرح تعارف کرایا ہے:

”عام طور پر متصوفین مبادی اخلاق سے اپنا مسئلہ شروع کرتے ہیں، انسان کے  
بدن میں تین عضویں حصیں عملائے طب اعضاۓ رویسے کہتے ہیں، دماغ، قلب  
کبد۔ ان اعضاۓ رویسے کی مرکزی فتوں کو طیفہ عقل، قلب، نفس کہتے ہیں  
پھر ان کی ترکیب و تخلیل سے مختلف حالات و مقامات پیدا ہوتے ہیں؛ جن سے  
متصلوں اپنی کتب میں پورے بسط سے سمجھتے ہیں — شاہ ولی اندان

له حیات ولی از مولوی محمد رحیم بخش دہلوی، طبع لاہور، ص ۶۶۹

لہ الفرقان پریلی شاہ ولی اندان، مرتب منظور رنجانی، ص: ۹۰۹

لطائفِ شملت سے پھٹے ایک لطیفہ جو ارجح سمجھی تجویز کرتے ہیں۔ لذت

پھر کہتے ہیں:

”اوہ اک انسانی کے تنوع کی حقیقت معلوم کرنے کے لیے الطافِ القدس کا  
مطالعہ کرنا ضروری ہے۔“<sup>۱۷</sup>

اب حضرت مصنف علیہ الرحمۃ کا اپنا واضح بیان ملاحظہ ہو:

”ایں ورقے چند است مسٹی ہے“ الطافِ القدس فی معرفۃ لطائفِ النفس، در  
بیانِ حقیقت قلب و عقل و نفس و روح و سروخنی و اخنی و مجرجحت و انا  
و طریق تہذیب ہر کیکے ایزیں ہا۔ فقصد دریں مقاولہ آنست کر خالص مسائل و جدایہ  
و کشفیہ تحریر کر دہ شود و علوم فکریہ و تعلیمیہ را در آں مدخل بنا شد و اللہ علی ما  
لقول وکیل“ (اطافِ القدس)

ترجمہ: ”یہ چند اوراق ہیں، جن کا نام“ الطافِ القدس فی معرفۃ النفس، رکھا گیا ہے  
اور ان میں قلب، عقل، نفس، روح، سر، خنی، اخنی، مجرجحت اور انا کی  
حقیقت اور ان سب کی تہذیب و شاستگی کے طریقے بیان کیے گئے ہیں اور  
اس مقاولہ کا مقصد یہ ہے کہ خالص مسائل و جدایہ و کشفیہ کے جانبیں اور علوم فکریہ  
اور تعلیمیہ کو ان میں کوئی دخل نہ ہو اور اللہ تعالیٰ ہماری بات کا خاص من ہے۔<sup>۱۸</sup>

اس مقام پر قارئین کی توجہ اس طرف مبذول کرنا ضروری ہے کہ شاہ صاحب ایسے عظیم مفسر،  
محمدث اور فقیہ نے اپنی اس تصنیف کو زیادہ تروجدانی و کشفی باتوں سے مزین کیا ہے اور طالبان  
راہ خدا کے لیے ان پر عمل ضروری فراز دیا ہے۔ اس سے یہ ثابت ہوا کہ صوفیہ کرام کے مجموعات کو  
صرف اس لیے رہ نہیں کر دینا چاہیے کہ ان کا ثبوت قرآن و حدیث (علوم تعلیمیہ) سے نہیں ملتا۔ یہ  
بات تو فضلاً آگئی، کہنایا تھا کہ صوفیہ متقدیں کی کتب میں علم لطائف کا کوئی ذکر نہیں ملتا۔ سلوک کی  
منازل پر کرنے کا یہ طریقہ بہت بعد میں دریافت ہو جیسا کہ خود شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ ”علم  
لطائف میرا نے است عظیم کر خدا نے تعالیٰ متاخر ان صوفیہ را بآں برگزیدہ۔ (اطافِ القدس) یا

۱۷ الفرقان در بیلی، شاہ ولی اللہ نبیر، ص: ۳۲۹۔ ۱۸ ایضاً، ص: ۳۳۰۔

حالات و فروخت کے مطابق یعنی طالبانِ ہدایت کی کمزوریوں کو مدد نظر کئے ہوئے منازلِ سلوک  
ٹکرنے کے لیے یہ طریقہ وضع کیا گیا مگر یہ تہذیبِ طائف اس زمانے میں زیادہ تر سلسلہ  
تعشینیہ ہی میں ضروری خیال کیا جاتا ہے۔ اس لیے کہ حضرت امام رضاؑ مجید الدافت ثانی قدس رُحْمَةُ اللّٰہِ عَلٰیہِ بَرَّهُ وَسَلَّمَ  
کے ہاں تہذیبِ طائف کو بڑی اہمیت حاصل ہے۔

اس علمِ طائف (لطائفِ شانش) میں حضرت شاہ ولی اللہ دہلویؑ نے اپنے وجہان و کشف  
کے ذریعے ایک اور طبیعیہ کا اضافہ فرمایا، جس کا نام طبیعہ جارح ہے اور اسے طائفِ شانش سے  
اول قرار دیتے ہیں۔ یہ طبیعہ کیسے دریافت ہوا؟ اس کی دلچسپ تفصیل متن رسالہ میں موجود ہے  
غرض کر شاہزادِ صاحب کا یہ رسالہ شاہزادین کتبِ تصوف اور طالبانِ راوی ہدایت کے لیے بالعموم اور  
ولی اللہ تعالیٰ تصوف سے دلچسپی رکھنے والوں کے لیے بالخصوص بے حد مفید ہے اور اسے سمجھے بغیر  
شاہزادِ صاحب کی دلچسپی کتبِ تصوف کا سمجھنا محال ہے۔ آخر میں بڑے ادب سے میں یہ گزارش کرنا  
ضروری بھتائیوں کے شاہزادِ صاحب کی بعض تحقیقات اور اکا برائٹِ تصوف سے اختلافات سے  
اختلاف کی گنجائش ہے اور یہ حق اہل علم و عرفان کے لیے محفوظ ہے۔

الاطاف القدس في معرفت طائف النفس كور غائبًا، پہلی بار مولوی نظیر الدین سید احمد  
ولی اللہ تعالیٰ شاہ رفیع الدین نے دہلی سے راصل متن فارسی معن اردو ترجمہ طبع و شائع کیا تھا۔  
پھر اس کا حامل المتن اردو ترجمہ از مولانا عبدالحمید سواتی ۱۹۶۳ء میں گوجرانوالہ سے طبع ہوا۔ یہ  
دونوں ترجمے لائی تحریکیں و توصییتیں ہیں۔ تیسرا ترجمہ ہمارے فاضل دوست صاحبزادہ سید  
محمد فاروق القادری ایم۔ اے (عربی)، ایم۔ اے (اسلامیات) فاضل درس نظامی  
نے کیا ہے اور حق تمہیر ہے کہ انہوں نے ترجمے کا حق بطریقہ احسن ادا کر دیا ہے۔ بجز اہل اللہ تعالیٰ  
حسن الجزاء۔

حضرت سید محمد فاروق القادری زید مجدد سجادہ نشین شاہ آباد شریعت گر حرمی اختیار خا  
کے ایک عظیم خانوادہ علم و عرفان کے چشم و چراغ ہیں۔ ان کے والد ماجد حضرت علام سید المغفرۃ العالدی  
رحمۃ اللہ علیہ اپنے عهد کے حلیل القدر علماء و مشائخ میں سے تھے اور ان کی دینی و علمی خدمات ناقابلِ فرمودنیں  
اور ان کے جدا جو حضرت علام سید محمد سراجدار شاہ قادری رحمۃ اللہ علیہ بھی اپنے زمانے کے عظیم المربیت

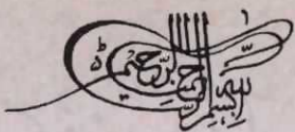
شیخ طریقت اور علامہ دہر تھے۔ کویا فاضل متبر کی علمی اور دوحادی حیثیت مسلم ہے اور کتب تصوف پر کام ایسے اہل علم نہیں کو زیب دیتا ہے۔ ادارہ المعارف تہذیت و آفرین کا سنتی ہے کہ اُس نے تصوف کی کتابوں کے ترجیح کے لیے ایک صحیح شخصیت کا انتخاب کیا ہے۔ مگر فی سید فاروق العادی صاحب نے سب سے پہلے شاہ صاحب کی تصنیف انفاس العارفین کا ترجیح کیا اور اس پر ایک حقیقت افزود مقدمہ تحریر کیا اُن کی اس کاوش کو تمام علی حلقوں میں بمنظراً استحسان دیکھا گیا۔ اس کے بعد انہوں نے سیدنا حضرت شیخ عبدالعادی جیلانی غوثِ اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی تصنیف "فتح الغیب" کو اُردو میں منتقل کرنے کی سعادت حاصل کی اور اب حضرت شاہ ولی اللہ رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی "اللطاف القدس فی معرفۃ المقص" کا روایت دوایں ترجیح پیش کیا ہے۔ یہی دعا ہے کہ حضرت سید محمد فاروق العادی زیدِ علماً معاشر پروری میں صروف رہیں اور "المعارف" ان کی علمی و عرفانی کا وشوں کو اہلِ ذوق و شوق کی خدمت ہیں پیش کرنے کی سعادت حاصل کرتا رہے۔

ایں دعا از من و از جملہ جہاں آمین باد

(حکیم) محمد نوائی عفی عنہ (امر سری)

لاہور

لیکم محمد الحرام ۱۳۹۵



سب تعریفیں اللہ کے یے ہیں، جس نے اپنے مخلص بندوں کو کھاناتے عالم کے ساتھ مانگتے  
خود ان کو اپنے نقوص میں اپنی علاماتِ عظمت اور آثارِ تقدیرت کا مشاہدہ کرایا، یہاں تک کہ یہ حقیقت  
ان پر واضح ہو گئی کہ اس کی ذات حقیقت ہے، اور جہاں کی تمام اشیاء ظاہری ہوں یا باطنی کی ذوات و  
صفات کے قیام کا سبب ہے، پس اللہ کے سوا ہر شری فانی ہے اور وہی ہر چیز کو تمام اطراف سے  
احاطہ کیے ہوئے ہے، جو صریخ کرو اس کی ذات جلوہ گر ہے اور یہ اس بات کی شہادت دیتا ہو  
کہ اللہ کے سوا کوئی عبادت کے لائق نہیں، اور حضرت محمد صطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم اس کے بندے اور  
رسول ہیں، اللہ تعالیٰ آپ کی ذاتِ اقدس، آپ کے الہبیت اور سماہ پر اپنی برکات اور رحمتیں  
نازل فرمائے۔

حمد و حمدلوة کے بعد فیقر ولی اللہ بن عبد الرحیم المعمري الدلبولي (اللہ تعالیٰ اس کے، اس کے  
مشائخ اور والدین کے ساتھ حُسْن سلک کی عنایت کرے) عرض پر داڑھے کہ یہ چند اور اتنے جنھیں  
”الطافِ القدس فی معرفةِ طائفَ النَّفْسِ“ کے نام سے موسم کیا گیا ہے تلب، عقل، نفس،  
روح، بصر، خنثی، اخْفَی، حجْرِ بُحْت اور ان کے حقائق اور ان میں سے ہر ایک کی تہذیب و تربیت  
کے طریقوں پر شکل ہیں۔ اس مضمون سے مقصود یہ ہے کہ خالص وجود انی اور کشفی مسائلِ تلمذی  
یکے جائیں، اور اس میں علوم عقلیہ و نقليہ سے کوئی سروکار نہ ہو۔ واللہ تعالیٰ مانقول وکیل۔

---

## علمِ اطائف کی فضیلت اور اس کے فوائد

علمِ اطائف وہ کسوٹی ہے کہ اس کا شرف اللہ تعالیٰ نے متأخرین صوفیا کو عطا فرمایا ہے  
مشائخ صوفیا میں سے تہذیب نفس کے طریقوں پر اسی شخص کو زیادہ بصیرت حاصل ہے، جو  
اطائف کا زیادہ علم رکھتا ہے اور درحقیقت ایسا شخص ہی صحیح معنوں میں طالبانِ راہ کی رشد و  
ہدایت کا فلیصلہ انجام دے سکتا ہے، صوفیاء میں سے جو لوگ متلوں راً تو نظر کی کوچھ گردی  
کے باوجود اطائف کا حاصل نہیں کر پائے اطائف سے آشنا حضرات کے مقابلے میں ان کی  
شان ایسی ہے جیسے ایک ماہر طبیب علمِ تشریع سے واقف، مختلف امراض ان کے اسباب  
و علامات اور ان کے علاج کا اچھی طرح علم رکھنے والے اور اس کے ساتھ سلف کے مجرب اصول  
کے ماہر کے مقابلے میں معمولی سمجھ بوجحد کی بوڑھی عورت میں جو محض اٹکل پچھے سے دوا دار و کرتی ہیں،  
یا پھر اطائف کا علم جاننے والوں کی شان اس راہ بر کی ہے جس نے طویل عمر بیان انوں میں گزار کر  
راستے کے تمام نشیب و فراز سے پوری طرح آگاہی حاصل کر کر کی ہے اور وہ جاری راستے اور  
ان دونوں سحر ایں بخوبی تمیز کر سکتا ہے، غالباً ہر بے کہی ان لوگوں کے برابر کیسے ہو سکتے ہیں جو محض  
تغیر کی خاطر یا کسی میصیبت میں بدلنا ہو کر اس پر لیسانی میں سچنے لگتے، کوئی مقصد ہیش نظر  
نہ تھا اور زہبی راستے سے آگاہی، کچھ نوان میں سے بلاک ہونے ہوں اور کچھ منزلِ مقصود تک  
پہنچنے ہوں عرصہ دراز کے بعد جب یہ لوگ وطن واپس لوٹے تو ہر ایک نے اپنی بیٹا سنانی  
پوری بات کسی سے بھی نہ بن آئی، سامعین ان کی مختلف اور متعارض باتوں سے دل برداشتہ  
ہو گئے ان میں سے کوئی شخص پوری کہانی بیان کر سکا اور نہ بھی راستے کے مقامات کی نشاندہی،  
محظی بات کسی سے نہ بن پڑی۔

الفرض اگر تم اہل تکمیل کا راستہ معلوم کرنا چاہتے ہو جو انہیا علیم السلام کے وارث ہیں، تو وہ لطف اعلیٰ حاصل کیے بغیر ممکن نہیں، اسی طرح اگر تم ہر قسم کی آمیزش اور بے فائدہ باقاعدہ سے پاک و صاف راً سلوک کے طالب ہو تو وہ بھی علم لطائف کے بغیر حاصل نہیں ہو سکتی، لطائف کا ملروہ غلیظ نعمت ہے جو متاخرین صوفیاء کے حصے میں آئی ہے یہم پر بکدہ اکثر لوگوں پر فضل ایزوی بنے مگر دشیر لوگ اس کا شکر ادا نہیں کرتے، ذکر و تکر کا وہ طریقہ جس پر آجھل لوگ عمل پڑا ہیں اور اسے اپنے اسلاف سے نقل کرتے ہیں وہ اقسام پر مشتمل ہے، پہلی قسم یہ ہے کہ کسی سماں کو راہِ حقیقت کا شوق گھوگھیر ہوا اور جس طرح اس سے بن ٹراوڈ اس راہ پر چل پڑا، بالآخر وہ ایک بانے الہینان پر پہنچ گیا، اور اس سے رشد و بدایت کے آثار شروع ہو گئے طالبان اس کی طرف پڑھنے تو اس نے اپنے حاصل کردہ مقام کی طرف ان کی راہنمائی کی، گویا اس کی نگاہ میں اس کے ملاوہ کوئی مختام نہ کمال اچنچہ اس کے مسترشدین اس کے تباہے ہونے طریقہ کار پر پا پہنچ ہو گئے، اور اسی کیفیت ہی کو مقصود تمجھ کر اس پر اعتماد کر کے بیٹھ گئے، اس گردہ کی اکثریت صرف اسی ایک نسبت کی محاصل ہوتی ہے، مثلاً نسبتِ شوق و اسطاب، نسبتِ اولیسیہ روحیہ، ملکہ مخلیلیتِ مشاہدت کی نسبت، یا اسی قبیل کی دوسری نسبتیں، اس سورت میں ان کے لطائف میں سے کوئی ایک طبیعہ تو اس نسبت کی وجہ سے تربیت حاصل کر کے مہذب ہو جاتا ہے لیکن باقی لطائف اپنی جمالت پر قائم رہتے ہیں، اگر ایسے حضرات کے کمال کی مثالی صورت تمہارے تباہے آئے تو ایک ایسی شکل نظر آئے گی جس کا آدھا چہرہ سیاہ اور آدھا سفید ہو گا، خلط و اعمال صالح و آخرستیاً (انہوں نے ملے جلے عمل کیے تھے اور کچھ بُرے)۔

اے تکمیل مقام درسون و استقرار ہے جس میں سماں کا صاحب مقام ہوتا ہے اور منصب الحال نہیں ہونے پاتا،

اس مقام میں سماں ابیا۔ سکرمنتوی کمالات سے فیضیاب ہوتا ہے۔

لئے انہیں

اس گروہ کے اکثر لوگ شریعت کی پابندی نہیں کرتے، اور کہتے ہیں کہ یہ سارے احکام  
شریعت کا خلا ہر ہیں، شرع کی حقیقت اور خلا صدر تو وہی ہے جسے ہم نے پایا ہے، وہی علموا  
المذین ظلموا ای منقلب بِینقلبُون<sup>۵</sup> (اور عنقریب ان لوگوں کو معلوم ہو جائے گا جنہوں نے  
ظلم کر رکھا ہے کہ کسی جگہ ان کو لوٹ جانا ہے) دوسری قسم وہ کامل و مکمل شیوخ ہیں جنہیں تدبیرگلی  
نے مسترد و بدایت پر فائز کیا، ان کے سبب اُمتِ مُحَمَّد کا افراط و انتشار ختم ہوا اور ان کے  
ذریعے مراد الٰہی کا ظہور ہوا، تمام ضروری باتیں اخیں الہام کے ذریعے بتاوی گئیں اور سالکان  
کی رہنمائی کا فرضیہ اخیں سونپ دیا گیا، ان کے مقصدین مسترشدین نے نسلًا بعد نسلٍ اپنے  
شیوخ سے یہ طریقہ ایسے ہی حاصل کیا، جس طرح اس عظیم راہ جس پر ہزاروں لوگ گامزد ہے ہیں  
ان بزرگوں نے مناسب طریق پر اس راہ کے قواعد مقرر کیے، ہر بیماری کے لیے دوا اور ہر درد  
کے لیے علاج ڈھونڈنے کیکن اس کے باوجود بھی اگر ان حضرات کے طلباء اور پریو کا علم رطائف سے  
بلے خبر ہوں، تو انہیں کئی طرح کے نقصانات اٹھانا پڑتے ہیں۔

مثلاً ان نقصانات میں سے ایک یہ ہے کہ بہت سے مریدین مسترشدین کہ جن کا کوئی ایک  
لطیفہ فطری طور پر قوی ہوتا ہے، اور دوسرا کمزورگرا ایسے لوگ بلا سوچ سمجھا اشغال و اذکار  
میں مشغول ہو جائیں، اور وہ سمجھیں کہ اس طرح تمام رطائف کی تربیت ہو جائے گی تو اس کیلئے  
طویل عرصہ کے بعد وہ لطیفہ قوتی تکمیل کو پہنچے گا، اسے جوش و خوش حاصل ہو گا، اور اس کی  
تہذیب و تربیت کی علامات ظاہر ہوں گی، اور ساکن اپنے مقام طبائیت پر پہنچ جائے گا،  
اور یہ مقام طبائیت جو کئی مراتب کے عبور اور بہت ساری فناوں کے بعد حاصل ہوتا ہے،  
وہ حقیقت وہی لطیفہ ہے جو ساکن کی نظرت میں قوی تھا، دوسرا نقصان یہ ہے کہ ساکن پر  
کئی احوال اور فنا و بغا کے مختلف مقامات کا ظہور ہوتا ہے اور وہ کسی حالت کی نسبت کسی  
ایک لطیفہ سے نہ سمجھنے کی وجہ سے ہیزان ہو جاتا ہے، اور اس وہم میں مبتلا ہو جاتا ہے کہ  
شاپید اُسے کچھ بھی حاصل نہیں ہوا، اور کچھ اس سے پہلے حاصل ہوا ہے وہ خود فریبی کے علاوہ

کچھ نہیں، اسی وجہ سے اس پر گم و اندوہ چھا جاتا ہے اور اس کے واردات بند ہو جاتے ہیں، اگر شروع ہی میں وہ سہ ہالت کی نسبت کسی خاص لطیفے کی طرف کرتا اور فنا و بقا کے تمام واردات ایک خاص امر کے تحت سمجھتا، تو اس رو حافی قبض سے چھپنکارا حاصل کر لیتا۔

تیر انقصان یہ ہے کہ علم لطائف سے بلے بخ شخص جس وقت اولیاً کے کام کے حالات دیکھ گا اور اس کی نظر ان کے احوال و احوال کے اختلافات پر پڑے گی تو وہ شک میں پڑ جائے گا کسی وقت ان کی ایک حالت کو دیکھے گا اور کسی وقت دوسرا! اس طرح وہ کام کرنے سے رُک جائے گا، اور اس بات کا بھی امکان ہے کہ یہی شخص کی انتہائی حالت دیکھ کر تجوہ بیٹھے کہ سلوک کی حقیقی اور آخری منزل شاید یہی حالت ہے، حالانکہ اصل میں ان کے احوال و احوال کے اختلافات اور انتہائی متعامات کا تنوع تو فطری طور پر ان کے لطائف کی قوت وضعف کے اختلافات اور تنوع پر مبنی ہوتا ہے۔

چوتھا انقصان یہ ہے کہ جو کام کسی چیز کے حقیقی مقصد معلوم کر لینے اور اس مقصد کے ساتھ اس کام کی مناسبت کا علم حاصل کر لینے کے بعد کیا جائے، اس میں معمولی سی کاوش بھی کافی ثابت ہوتی ہے اور ایسا شخص روز بروز اس کا فائدہ دیکھتا ہے اور اپنی بصیرت اور معرفت کے ساتھ اس میں غور و خوض کرتا ہے، چنانچہ وہ ایک کشادہ راہ پالینے میں کامیاب ہو جاتا ہے الغرض علم لطائف کے فائدہ اور فضائل بے شمار ہیں، انہی چند باتوں سے اس علم کے فوائد کا باس اندازہ کیا جا سکتا ہے۔

## حقیقتِ طائف

طائف کی حقیقت اور ان کی خصوصیات کا بیان حقیقتِ روح کے بیان کی تفصیلات پر مبنی ہے اور حقیقتِ روح کا مسئلہ علیہ سلوک سے نہیں بلکہ علمِ حقایق سے تعلق رکھتا ہے اور شائع علیہ القسلوہ والسلام نے علمِ حقایق کے بارے میں کوئی اشارہ نہیں فرمایا، اور نہ ہی آپ نے علم سلوک اور تہذیب نفس کے علاوہ اور کسی چیز کی تبلیغ فرمائی ہے، لیکن اس کے باوجود علمِ حقایق تا ایسا مشہور علم ہے کہ عرب و عجم کی کوئی جماعت اس سے بے خبر نہیں، اور نہ ہی کوئی ایسا گروہ ہے جس کی زبان پر اس علم کا چرچا نہ ہو، اگرچہ آن حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ان مشہور علوم (علومِ حقائق) کی طرف اجتماعی طور پر اشارہ فرمایا ہے تاہم ان کی تفصیل اور تشریح میں غور و خوض سے شدت کے ساتھ منع فرمایا ہے اور انبیاء علیہم السلام کی بھی سنت رہی ہے۔  
اس سے تمیں یہ خیال پیدا نہ ہو کہ شاید یہ علومِ انسانی طاقت سے باہر ہیں، نہیں نہیں! ایسی کوئی بات نہیں، بلکہ اصل بات یہ ہے کہ عام لوگوں کے سامنے ایسے علوم کا اغماہِ مصلحت کے خلاف ہے۔

مصلحت نیست کہ راز پردنے بروں افسوس

ورنہ دمحفلِ رندان خبرے نیست کہ نیست

(خلافِ مصلحت ہے کہ راز پردنے سے باہر نکلے ورنہ وہ کوشا راز ہے جو محفلِ رندان سے مخفی ہے)

لہذا ہم ایسے لوگوں کے لیے لائق اور مناسب ترین بات یہی ہے کہ ہر مجھی اس علم کی قیل و قال سے اجتناب کریں، اور وہی بھی ہوئی با توں کونا دیدہ سمجھیں۔ لیکن یہ کہس مسئلے میں صرفیاً تے کرم کا اختلا

خاصاً سیعہ ہو گیا ہے، اور حقائق معلوم کرنے کے سلسلے میں وہ ہے تاب ہو گئے، اور علم طائف کی بنیاد بھی یہی مسئلہ تھا، اس لیے اس پر بحث کی ضرورت محسوس ہوئی۔ اور ضرورتِ تعمیمات (منکر) اشیاء کو بھی مباحث کر دیتی ہے۔

روح اس چیز سے جبارت ہے کہ جس کے جسم کے ساتھ ملنے سے جسم میں زندگی پیدا ہوتی ہے اور اس کی جدائی سے جسم مردہ ہو جاتا ہے، تم نے دیکھا ہو گا کہ جس وقت گور میں بدبو پیدا ہوتی ہے اور جوش پیدا ہو جاتا ہے تو اس تعفن اور مژاند سے گوبکے اجزاء میں ایک کیڑا پیدا ہو جاتا ہے اور ایک جن اور حرکتِ ظاہر ہوتی بخش حس و حرکت کافری سبب رُوح ہے، جس وقت آدمی مرتبا ہے، تو اس میں موجود حس و حرکتِ زائل ہو جاتی ہے اور وہ پتھر کی طرح بے جان بنا جاتا ہے وہ چیز جس کی جدائی سے یہ کیفیت پیدا ہوتی ہے رُوح ہے، اب اس رُوح کی حقیقت پر غدر کرنا پایا ہے۔

واضح رہے کہ رُوح تین اجزاء سے مکب ہے، پلا جزوہ پاکیزو ہو ابے جو کئی وفعہ تحلیل ہونے کے بعد عناصر کے طبیعت بخارات سے پیدا ہوتی ہے اور یعنی انہیں دنما اور ادراک کی قوتوں کی حامل ہوتی ہے اسے ہم میں رُوح طبعی، اور بدن ہوائی کے ناموں سے بھی موسوم کرتے ہیں، اور یہ ٹبریوں اور گوشت میں اس طرح سراستی کیے ہوئے ہے جس طرح آنکوٹے میں اور گلاب کا پانی اس کے چھوپل میں، اور جسم کا رُوح ہوائی کے ساتھ تعلق بھی اسی جزکی وجہ سے ہے، اور جسم اس کی جدائی سے اس طرح مردہ ہو جاتا ہے جس طرح کرو خود بھی جسم کی جدائی سے رنج و تکلیف اٹھاتی ہے، اس طبیعت بخار کا اصل مرکز دل، دماغ اور جگہ ہے، یہ خون کے جوش سے قلب میں پیدا ہوتا ہے، اور اس کے گاڑھے، پتنے، صاف اور مکدر، لکھنے اور بڑھنے کے سلسلے میں طبی تبدیر کے تصرفات جاری ہیں، اطباء کے ہاں ان میں سے بہ جالت کے اثرات اور نتائج معروف، اور تجربہ کی روشنی میں مشور ہیں، قلب سے اس تعلق کے انقطاع ہی کا نام موت ہے اور جسم موت کی وجہ سے اس درخت کی مانند ہو جاتا ہے جسے جڑ سے کاش ڈالا جائے، اگرچہ اس کے

کاٹنے کی وجہ سے درخت کی خوراک اور ضائع شدہ چیز کا بدل ضائع کر دیا جاتا ہے، تاہم اس کلٹنی کے پھٹنے اور اس کی ساخت کے درہم برہم ہونے کے لیے ایک ترتیب درکار ہوتی ہے بالکل اسی طرح نفس ناطقہ کا ان لطیف بخارات کے ساتھ تعلق موت کے بعد بھی باقی رہتا ہے اور یہ لطیف بخارات لمحی بدن کی صورت کے ساتھ قائم رہتے ہیں، ہال آہستہ آہستہ اس کے بعض اجزاء منقسم ہو جاتے ہیں۔

دوسرا جزو نفس ناطقہ ہے، اسے بھی اچھی طرح سمجھنا چاہئے، جب ہم کسی چیز کی گھٹلی زین میں ہوتے ہیں اور پانی، ہوا اور زین میں کے لطیف اجزاء اسے ہر طرف سے گھیر لیتے ہیں، تو وہ گھٹلی اپنی خداودقت سے اجزائے لطیف کو اپنی طرف کھینچ کر انہیں ایک دوسری صورت میں بدل دیتی ہے اور پھر اسے ایک باقاعدہ نظام اور مقررہ قاعدے کے مطابق اپنے جسم کی نشود نما میں صرف کرتی ہے، پھر اس میں بگ و بارٹا ہر ہوتے ہیں اور رفتہ رفتہ پھل، پھول، پتے اور شاخین کھل آتی ہیں، بالآخر اس میں ضعف پیدا ہو جاتا ہے گھٹلی کا دائرہ کا رہیں بالکل علیحدہ معلوم ہوتا ہے اور ہر درخت کا نظام الگ، چنانچہ اس مقام پر عقل ایک ایسے نفس کے اثبات پر مجبور ہو جاتی ہے، جوان قتوں کا حامل ہے۔ اسی طرح جب مرکبات ارضیہ کی غفتہ اپنے انہما کو پہنچ جاتی ہے مثلاً مادہ منزیریہ اور خون حیض رحم میں جمع ہو جاتے ہیں اور والدہ کا نفس اس میں تدبیر کرتا ہے، تولد، جگڑا اور دماغ ظاہر ہو جاتے ہیں، اور اس میں روح ہوائی پھوٹک دی جاتی ہے، ہر دو صورتیں اپس میں بدل جاتی ہیں، اور ان اجزاء کی صورت سے ایک دوسری صورت نہوار ہو جاتی ہے اس صورت کے احکام بھی دوسری نوعیت کے ہوتے ہیں اسی طرح ایک نفس ہے، جو انسانی نظام کا تعاضاً کرتا ہے، اور خواص انسانی مثلاً رائے کلی اور طائف خمس اس سے پوری تفصیل کے ساتھ پھوٹتے ہیں، اسے نفس ناطقہ کہا جاتا ہے، اس کے علاوہ تمام نفوس بالخصوص نفس ناطقہ، نفس کلیہ کے بھر کے بُلے اور اس کی موجودیں ہیں۔ اس اجمالی تفصیل یہ ہے کہ اب وجدان کے مطابق عالم میں ایک نفس ہے جو تمام موجودات کی تدبیر

کرتا ہے۔ عرش سے فرش تک سب کچھ اسی نفس کا مقتضی ہے، اور اسے نفسِ کلیہ کہتے ہیں، اور افعالِ خاصہ کی ابتدا شیت کے اغفار سے اسے طبیعتِ کلیہ، اور وہ نظام جو اس نفس کا مقتضی ہے، اسے مصلحتِ کلیہ کہتے ہیں، اور انفال کے نفوسِ جزئیہ، طبائعِ عناصر، نفوسِ بنا تیریا اور حیوانیہ کواعضا کے مختلف مراجع اور قتوں کی حامل ارواح کے مانند سمجھنا چاہئے، اور یہ ساری کی ساری ایک ہی نفس میں اکٹھی اور ایک ہی مدبر کی تمثیر کے ماتحت ہیں اور پیدائش کے مختلف طریقوں اور ادوار میں ظاہراً اور مخفی وہی ایک ہی نفس ہے جس وقت پانی ہوا ہو جاتا ہے اور ہوا پانی، نفسِ کلیہ تو دونوں حالتوں میں ایک ہی طرح پر باقی ہے فرق صرف یہ ہے کہ ایک صورت میں وہ مخفی ہو گیا اور دسری وضع میں ظاہر پس نفسِ ناطقہ کی حقیقت وہی نفسِ کلیہ ہے مگر ایک خاص قسم کے ظہور کے ساتھ جو اس میں ہیوں کی استعداد کے تفاوت سے موجود تھا اس نے مکمل ظہور کیا ہے اور نفسِ کلیہ میں نفسِ ناطقہ کے اضمحلال کی وجہ سے وجود روحانی سے فنا پیدا ہو جاتی ہے۔ تمیسا جزو روحِ ملکوت ہے اور اس کی تفصیل یہ ہے کہ نفسِ کلیہ کی بعض قوتیں آیندہ ہونے والی صورتوں کا ان کے وقوع سے پہلے اور اک کرتی ہیں، جس طرح انسان کوئی کام کرنے سے پہلے اس کا تصور اپنے ذہن میں قائم کرتا ہے اس کی مثال یوں بتی ہے کہ مثلًا ایک مرتع شکل جس وقت ہم خارج میں بناتے ہیں، تو ہم کہہ سکتے ہیں کہ یہ یقیناً وہی صورت ہے جو ہمارے ذہن میں موجود تھی، بعدینہ اسی طرح ہم کہہ سکتے ہیں کہ خارج میں جو صورت ظاہر ہوئی ہے یہ بالکل وہی صورت ہے جو ان قتوں میں موجود تھی۔

حاصلِ کلام یہ کہ حسب اللہ تعالیٰ نے نوع انسانی کی تخلیق کا ارادہ فرمایا تو بہت عرصہ پڑے اس نے ان قتوں میں نوع انسانی کی صورتِ اجمالیہ پیدا کر دی اور سالہا سال بعد اس کی خاص عنایت سے تازہ حالت میں ایک دُوسرافیض انسانی صورت تک پہنچا، تو وہ ایک ہی چیز بہت ساری چیزوں میں اس طرح ظہور پذیر ہو گئی جیسے ایک آئینے میں آفتاب کی صورت

ظاہر ہو، لیکن اس کے ارد گرد مختلف زنگوں اور سائزوں کے کئی آئینے رکھ دیے جائیں تو ہر ایک آئینے میں وہ صورت جلوہ گر ہو گی۔ اب ایک حیثیت سنتے تو وہ ساری صورتیں اپنا مستقل وجود رکھتی ہیں، لیکن دوسری حیثیت سے یہ ساری صورتیں اسی ایک اجمالی صورت کی رہیں مبتدا تھیں، لہذا ان صورتوں میں سے بہ صورت ایک انسان کی روح بے طویل عرصہ کے بعد ایک تازہ فیض اس صورت کے ساتھ آلتا ہے اور بعض نازل قوتوں میں اس کا نزدیکی ہوتا ہے جب انسانی جسم میں روح ہوانی پھونک دی جاتی ہے اور نفس کلیہ ظہور سے خفا میں چلا جاتا ہے اور پھر دوسری شکل میں ظاہر ہوتا ہے اور نفس کلیہ ظہور کی صورت میں مقید ہونے کے اعتبار سے نفس ناطق سے تعبیر کیا جاتا ہے اور وہ روحانی صورت اس کے ساتھ متحد ہو جاتی ہے، اسی جز کی وجہ سے وہ حظیۃ اللہ سے میں حاضر ہوتا ہے اور اس شخص کے اعمال علمیں یا تجھیں میں کچھ جانتے ہیں۔ اگر وہ کوئی نیک نسل کرتا ہے تو اس مثالی صورت میں ایک سفید نقطہ ظاہر ہوتا ہے اور اگر بُرے عمل کرتا ہے تو اس مثالی صورت میں سیاہ نقطہ نمودار ہوتا ہے اور یہ قیامتیں انسانی جسم کے ساتھ متحد ہو جاتے گا۔ چنانچہ جسم کے اعضاء و جوارح کے تکلم اور نامہ ائے اعمال کے ظہور کا واقعہ ہو گا۔ جب روح کے اجزا معلوم ہو گئے تو اس کے ساتھ یہ بھی سمجھ لینا چاہیے کہ ان میں سے ہر ایک جزو کی اگلے خصوصیات ہیں اور پھر دُو کی علیحدہ خاصیتیں ہیں۔ معاش اور معاد کے احکام میں سے روح پر جو ممکن اور دستی ہیں وہ ساری ائمی خصائص کی طرف نمودار ہوتی ہیں اور لطائف نفس بھی اجزا کی اسی کثرت سے پھوٹتے ہیں لیس روح ہوانی کی خصوصیت یہ ہے کہ وہ مناصر سے امداد حاصل کر کے ناسوت ہیں اپنا تحکما نہ بنایتی ہے، اور روح ہوانی کی تین حالیتیں ہیں:

پہلی یہ کہ وہ جوارح کے تابع اور اس کی منلوب ہوتی ہے اور اس کا کام جوارح سے صادر شدہ افعال کی تکمیل ہے۔ باہمیں طور کے طبیعت کے اقتضا سے عادت کے طور پر جوارح سے افعال جاری ہوتے ہیں اور روح پوری طور پر ان میں دُوب جاتی ہے۔ اس حالت میں یہ

نفسِ بیسمی ہوگا۔

دوسری حالت یہ ہے کہ رُوح ہوائی جو ارجح کے ذیل میں مستغرق ہونے سے رہانی حاصل کر لے اور وہ اخلاق و صفات جو ارجح قلبیہ اور دماغیہ سے متعلق ہیں، اس پر غلبہ حاصل کر لیں یا پھر اعمالِ جو ارجح ان اخلاقی کی صورت میں ہوں یا ان کے متمم ہوں اور وہ اخلاق اعمالِ جو ارجح کے بغیر نکلنے نہ ہوں۔ ایک صورت یہ ہے کہ وہ اخلاق تو فی نفسہا مکمل ہوں اور جو ارجح کے اعمال ان اخلاقی کے مقتضی اور ان کی تشریح ہوں، جو بھی صورت ہو اس حالت میں نفسِ انسانی ہوگا۔

روح ہوائی کی تیسرا حالت یہ ہے کہ وہ روح القدس کے سامنے جو حظیرۃ القدس یہیں قائم ہے موجود ہو، اور اس کے ساتھ اپنا بلط پیدا کر لے۔ ملا اعلیٰ کا ساکن اور ملا اعلیٰ کے نوشتؤں کا اپنی استعداد کے مطابق ہم زبان ہو، اس کے دل پر رُوحِ افلک سے اسرارِ درموز کا فیضان ہو۔ جزا کا باعث درحقیقت اپنی خاصیت سے حظیرۃ القدس کی طرف اسی جزک کیشش ہے لہذا وہ صفات جو اس مقام کے مناسب ہیں رُوح ہوائی پر تمکن ہوں تو راحت و انس پانے گا۔ اور اگر الیسی صفات جو اس مقام کے حسبِ حال نہیں، روح ہوائی میں پائی جائیں تو دوستاد نفرتِ محکوم کرے گا، اس روح ہوائی کا روح علوی کے ساتھ دبی رابطہ ہے جو پارے میں چاندی کے جوہر سے رطوبتِ ماہیہ کا ہوتا ہے۔ رطوبت اور چاندی اپس میں ایسے بیجان ہو گئے ہیں کہ ان کا بعداً ہونا بہت مشکل ہے، باسمجھ لوگ یہ بات اچھی طرح جانتے ہیں کہ اس کا بہاؤ رطوبت کی وجہ سے ہے اور تعلق چاندی کی وجہ سے۔ اسی طرح روح علوی اور روح ہوائی باہم ایسے مل گئے ہیں کہ ان میں تفرقی ممکن نہیں، اور کشش کے تقاضے سے ان میں سے ہر ایک دوسرے کی طرف کھنچتا ہے اور ہر ایک دوسرے کی صفات مثلاً اور دوسرے رنجیدہ اور راحت سے مسرور ہوتا ہے، اور نفسِ ناطق کی خصوصیت اس روح ہوائی کے ساتھ اس کے بدن کے مختلف اجزاء کو جمع کرنا اور ان میں گردہ لگانا ہے جیسے کہ ہم نفسِ نبات میں دیکھتے ہیں کہ مختلف اجزاء کو ایک صورت بنانکر ان میں گردہ لگاتا ہے، اور اگر اسے جڑ سے کاٹ دیا جائے تو بھی اس کے اجزاء کے منتشر

ہونے کے لیے ایک مدت درکار ہے۔ اسی طرح نفسِ ناطقہ روح ہوائی کے اعضاء کو باہم ملکر ان میں ایک مزاج پیدا کر دیتا ہے۔ پھر اگر روح ہوائی اور بدنِ جسمی کے درمیان موت حائل ہو جاتے تو وہ بدن کی غذا اور اس کے نشوونما کے نظام کو درہم پر ہم کر دیتی ہے، اس وقت روح ہوائی کی مثال اس شخص کی ہو گئی جس کے باقی پاؤں کٹے ہوتے ہیں، اور نفس بہتر اس کی تدبیر میں مصروف رہتا ہے، اور روح ہوائی میں حسِ مشترک، متصرف، واہم، خیال اور حافظہ بستور باقی رہتے ہیں، اسی طرح اخلاقی فاضلہ اور ہر آن پیدا ہونے والا عزم بھی اپنی حالت پر قائم رہتا ہے۔ اگر بصر اور سمع ختم ہو گئی ہے تو حسِ مشترک اس کی قائم مقام بن جاتا ہے کیونکہ نیبا میں عرصہ راز تک سمع و بصر کے ذریعے ادراک ہوتا ہے، اور آدمی اس صورت سے آشنا اور اس کا خونگر ہوتا ہے، تو اب جُدائی کے بعد نفسِ ناطقہ کے فیضان پر مصلحت کلیکے سبب جو اس چشم مصلحت جزوئی کی طرف منتقل ہو گئی ہے، وہی حسِ مشترک سمع و بصر کا حکام دیتی ہے اور محولی سی توجہ سے مبداء فیاض کی عنایت سے وہ سنی اور دیکھی جانے والی صورت اس پر اس طرح فائض ہوتی ہے جیسے نتیجے کافیضان قوت دراکہ پر جس وقت وہ حدس کی صورت میں بعض مقتدا کا ملاحظہ کرتی ہے۔

نفسِ ناطقہ کی خاصیت یہ ہے کہ وہ اپنی اصل کے اعتبار سے نفسِ کلیہ میں فانی ہے، اور عوائق ماساریقا کے راستے انانیتِ کبریٰ کے داعیہ کو قبول کرتا ہے، اور روحِ ملکوت کی راہ سے ملائکہ سے الہام اور حنفیۃ القدس کا مشاہدہ کرتا ہے، اگر روح ہوائی روحِ ملکوت سے مغلوب ہو جائے تو وہ فرشتوں کے مشاہدہ ہو جاتا ہے، ملائکہ اعلیٰ کے فرشتے ہوں خواہ ملائکہ سافل کے، ان ولطیف اجزاء اور روح ہوائی کے درمیان پانچ طائف پیدا ہوتے ہیں، اور ان کی پیدائش کا راز یہ ہے کہ یہ دونوں لطیف اجزاء روح ہوائی کے ساتھ قائم ہوتے ہیں اس پر اعتماد کرتے ہیں، اور اس کے ساتھ عشق و عبیت کا تعلق پیدا کر لیتے ہیں، پس لامحالمہ ہر دو اجزاء کا فیض روح ہوائی کی قوتوں کے تنوع کے باعث متنوع ہو گا، لہذا وہ قوت کہ جس کا

زیادہ حقدہ جگر میں ہے وہ نفس شہوانی ہے، اور وہ قوت کہ جس کا زیادہ حقدہ اس صنوبہ الیٰ شکل و آئے گوشت کے کٹلے میں ہے جو ملکات اور اخلاق کا حامل ہے قلب ہے، اور وہ قوت کہ اس کا بہتر حقدہ دماغ میں ہے اور اس کا خاصہ معمولات اور متوجہات کا اور اک ہے، عقل ہے نفس، قلب اور عقل ان تمام کام میں ادھر اور روح ہوائی ہے مگر دو لطیف اجزاء کا فیض اس زمین کی طرح تبول کرتی ہے، جو کسی چشم سے متصل ہونے کی وجہ سے تروتازگی حاصل کرتی رہتی ہے یا جس طرح بدن عروق ماسا ریقا کے ذریعے جگر سے تروتازگی حاصل کرتا ہے، ان تینوں قوتوں سے یہ تین چیزوں پیدا ہوتی ہیں، لیکن نفس روح ہوائی سے زیادہ مناسبت رکھتا ہے، اور عقل روح سماوی سے اور قلب نفس ناطقہ سے، اس لیے مقعدہ میں صوفیانے اپنی تمام شاخوں سمیت اصل لطیفہ انسانیہ طلب ہی کو قرار دیا ہے، اور اخنوں نے عقل کو روح کی زبان فرض کیا ہے، جب ساکاک رُوح ہوائی کے تسلط سے چھپکارا حاصل کر لیتا ہے، اور اس کا دو اسطہ دو لطیف اجزاء سے پڑتا ہے تو اس کا قلب روح بن جاتا ہے اور اس کی عقل ستر ہو جاتی ہے پھر قلب اور روح کے درمیان فرق یہ ہے کہ قلب روح ہوائی کی وہ قوت ہے، جو جسم کی گھرائیوں سے چھوٹ کر پھیل جاتی ہے مگر وہ دو لطیف اجزاء کے فیضان کی رہیں منت اور ان کی تری سے سیراب ہوتی ہے، اور روح انہی دو لطیف اجزاء سے عبارت ہے جو آپس میں مل ہوئی ہیں رُوح ہوائی کے بیان میں اور اس پر بھروسہ کیے ہوئے ہیں۔

عقل اور ستر کے درمیان فرق یہ ہے کہ عقل روح ہوائی کی وہ قوت ہے جو دماغ میں جاگزئی ہے لیکن ان دو لطیف اجزاء کے فیض سے مستفید اور ان کی تری سے سیرابی حاصل کرتی ہے اور ستر آپس میں بربوت ان دو اجزاء کے لطیف سے عبارت ہے جو روح ہوائی کے بیان میں طبیوس اور اس پر اعتماد کیے ہوئے ہیں، اس لیے روح قلب سے کہیں زیادہ لطیف ہے، اور ستر عقل سے زیادہ متور ہے قلب کا کام وجود، روح کا کام محبت، عقل کا کام لقین، اور ستر کا کام مشابہ ہے، ہر دو مراتب میں فرق نمایاں ہے۔

جب ساکن روح ہوتی سے مکمل طور پر فوائد حاصل کر لیتا ہے اور اسے ان دو  
لطین اجزاء سے واسطہ پڑتا ہے جو اپس میں سیاہ کش سکل میں ٹھہرئے ہیں، تو اس وقت ساکن  
تین صالتوں سے خالی نہیں ہو گا۔ یا روح کھوت اسے اپنی طرف کھینچنے کی اور وہ روح القدس میں  
مل کر محظوظ ہو جائے گا، اس کے بعد از سرنو بقا حاصل کرتے گا۔ اور اس کی یادداشت بحال ہو جائیگی  
اور یہ طریقہ نبوت ہے۔

یانفس ناطقہ اسے اپنی طرف کھینچتا ہے اور وہ ایمانیت کبری میں فنا ہو جاتا ہے اور پھر  
از سرزو بقا حاصل کر کے اپنے آپ میں واپس آ جاتا ہے اور یہ ولایت کبری کا مقام ہے۔  
تیسرا صورت یہ ہے کہ وہ مذکورہ دونوں صورتوں کا پوری طرح جامن بن جاتا ہے اور یہ  
قریبہ جمع الجمیع ہے، اور جمیع الجمیع کے مقام پر فائز ہونے والا وہ طرف پر الہام سے فیضیاب ہوتا ہے  
کبھی نفس کلیکی کی طرف سے اس پر الہام ہوتا ہے، اور ایمانیت کبری کا داعیہ اس پر طراوت کا  
فیضان کر رہا ہوتا ہے، اور کبھی روح القدس کی طرف سے اس پر الہام کیا جاتا ہے اور ملا اعلیٰ  
کے ارادے ماساریقا کی طرح اس پر نازل ہوتے ہیں۔ مجھے (شناہ ولی اللہ محدث) ایدید ہے  
کہ میں اس آخری فسم پر فائز ہوں گا۔

و دراءِ ذاك فلا اقول لامنه

سر لسان المفعى عنہ اخر س

داس کے علاوہ کیا ہے اس کے بارے میں میں کچھ نہیں کہتا کیونکہ یہ ایک ایسا  
راز ہے کہ جس کے بیان سے نطق کی زبان سا جزء ہے۔

لہ اس حقیقت کا اکٹھان کر خلق حق سے تأمین ہے۔ اس تماں پر حق کا جمیع موجودات میں شاہد ہوتا ہے، ساکن  
یہاں حق کو خلق سے اور خلق کو حق سے دیکھتا ہے اور حق و خلق کو خلق میں دیکھتا ہے یعنی خلق کو خلق اور حق کو حق دیکھتا ہے  
درہ ایک کو دوسرا کے میں پاتا ہے۔

## حکمتِ تخلیق کے مطابقی برست

### اطائفِ ظاہرہ کی تہذیب کا بیان

عقل سے یہ بات ثابت ہے کہ ”لطیفۃ انسانیہ کی تین شاخیں ہیں؛ قلب، نفس اور عقل۔ حدیث میں حضرت خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم بے روایت ہے آپ نے فرمایا: ” بلاشبہ انسان کے جسم میں ایک لو تحیر طراحت ہے۔ اگر وہ صحیح ہوتا ہے تو سارا جسم درست رہتا ہے اور اگر اس میں خرابی پیدا ہو جاتی ہے تو سارا جسم گھڑ جاتا ہے اور وہ لو تحیر اقلب ہے۔“

ایک دوسری روایت میں ہے: ”دل کی مثال اس پر کی طرح ہے جو بیان میں پڑا ہو اور اسے ہوا نہیں ایک سے دوسری طرف اللہ تعالیٰ پہنچتی رہیں۔“

ایک اور حدیث میں وارد ہے کہ: ”نفس ارادہ و خواہش کرتا ہے، لیکن کبھی اس کی پیروی کی جاتی ہے اور کبھی نہیں کی جاتی۔“

اسی طرح ایک روایت میں ہے: ”آدمی کا دین اس کی عقل ہے، جسے عقل نہیں اس کا دین نہیں۔“

اور ان اخلاق کے استعمال کے موقع پر نظر والے سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ اتباعِ خواہشات اور تلقا ناسے نے ذات کی نسبت نفس کی طرف کی گئی ہے۔ اگر کوئی کامہ پاہزہم، ادا وہ محبت

عداوت، بہادری اور اس فرم کی دوسری صفات دل کے اوصاف ہیں، اور فہم و معرفت اور جن چیزوں پر تفہیں کرنا چاہئے ان پر تفہیں و اعتماد عقل کے کام ہیں، حکما نے نفس ناطقہ کی تین قسمیں بیان کی ہیں قوی طبیعہ، قوی حیوانیہ اور قوی ادارکیہ قسم اول کا مقام جگہ ہے، دوسری کا دل اور تیسرا کا دماغ!

یہ مباحثت انہوں نے اپنی کتابوں میں تفصیل کے ساتھ بیان کیے ہیں، اور یہ ان کے مشہور مسائل میں سے ایک ہے لیکن ان کے تفصیلی مباحثت اس کتاب کے موضوع سے خارج ہیں۔ دراصل نفس کا اصلی کام اقتضائے خواہشات اور اتباع لذات ہے، اسی طرح جسم کی ساخت کو قائم رکھنا اور اس کے لیے جو چیزیں ضروری ہیں انھیں فراہم کرنا، اور ان چیزوں کا دفع کرنا کہ جنہیں دُور کرنا بدن کا طبعی تقاضا ہے، جھوک پیاس، بول و براز کی ضرورت، کسل و الہ اور زندگی اور غلبہ شہوت سب نفس کی وجہ سے ہوتے ہیں، اور یہ مقدار ضروری بات زندگی میں سے ہے البتہ سخت ریاضتوں اور بجا ہدوں سے اس کی نظرت بدل کر اسے اس کے مزاج سے بحال لیتے ہیں اور تغلب کا کام، غصہ و ندامت، خوف و جرأت، فیاضی و سُجل اور محبت عداوت ہے، ہر شخص بربات بخوبی جانتا ہے کہ کسی چیز سے ناپسیدی مگر کس طرح پیدا ہوتی ہے اور اسے اپنے آپ سے دفع کرتے میں اس کا دل کس قدر پر جوش ہوتا ہے، روح باہر کی طرف متوجہ ہوتی ہے اور آدمی کی رگیں کیوں کرچوں ہیں، ہیں۔ اسی طرح دُر کی حالت میں انسان کا دل لرزتا ہے، روح اندر وہ بُن چلی جاتی ہے، چہرے کا رنگ زرد پڑ جاتا ہے اور حلقوں خشک ہو جاتا ہے، اسی طرح دل کی دوسری صفات ہیں، اور عقل کا کام گذشتہ باتوں کا یاد رکھنا اور آئندہ امور کے متعلق سوچنا ہے، ہر شخص بذاتِ خود ان باتوں کا تجھرہ حاصل کر لیتا ہے۔

لطیفہ انسانیہ کی یہ تینوں شاخیں ایک حیثیت سے ایک دوسرے سے جدا اور دوسری حیثیت سے متشدد ہیں، ان کے بیناً کی وجہیہ ہے کہ نفس ناطقہ نے نسمہ ہوا یہ اور رواح طبیعہ میں حلول کیا ہوا ہے، ان کا مفہوم اور معتمد ہے اور یہ ارواح مختلف مقامات اور متعدد مذاجوں کی

حامل ہیں، ایک شخص کی طبیعی قوت بہت طاقتور اور مضبوط ہوتی ہے، وہ کھانا بھی اچھی طرح ہضم کر لیتا ہے اس کی اخذ و بطش اور جماع کی قوت بھی بہت مضبوط ہوتی ہے، لیکن اس کے باوجود قلبی صفات اور اکاٹات کے اعتبار سے وہ اپنا درجے کا کندہ نہ ہے، احمد اور بے وقوف ہوتا ہے، غصہ و جرأت یا خوف و خجالت اس میں بہت دیر سے ظہور پذیر ہوتے ہیں، اور بہت جلدی ختم ہو جاتے ہیں، اسی طرح گزشتہ باتوں کی یادداشت، مستقبل کی سوچ بچار، مفید چیز کے فائدے اور تضریب اتوں کے ضرر و قصسان کی پہچان کے سلسلے میں وہ بالکل ناکارہ ہوتا ہے، ایسے شخص کو نباتات سے تشبیہ دی جا سکتی ہے۔

ایک دوسرا شخص جرأت وغیرت، سخاوت و توفار ایسے صفات سے منتصف بلکہ ان صفات میں اپنے اقران و امثال سے بھی بلند ہو گا، مگر طبیعی اور عقلی قوتوں کے اعتبار سے دوسروں کے عشر عشر نہیں ہو گا، اس شخص کی مثال زنجان نور وی اور درندوں کی ہے، ایک ادنیع شخص یا شداثت انتظامی امور اور اسی قسم کی دوسری باتوں میں اپنے ہمسروں سے کہیں زیادہ فائت ہو گا، مگر توئی طبیعیہ اور عقلیہ سے بے بہرہ ہو گا، ایسے شخص کو ملا جائے سفلیہ کے ساتھ تشبیہ دی جا سکتی ہے، اگر لوگوں کے حالات پھر ان کے بعض پہلوتوں کی قوت اور بعض کے ضعف کا جائزہ لیا جائے اسی طرح ان کے ممتازات کے اختلاف اور ان میں سے ہر ایک میں خلل پیدا ہونے سے جیکہ ان میں اخلاق اور دین کا غلبہ ہو، تولازمی طور پر یہ بات ماننا پڑتی ہے کہ یہ شبیہ باہم مختلف اور ایک دوسرے سے جدا ہیں، اور ان میں اتحاد کی وجہ یہ ہے کہ نفس ناطقہ جوان شعبوں کا مقوم ہے وہ ایک ہے اور اس کے اصل مزاج میں کوئی فرق نہیں، یہ تینوں فوارے ایک ہی نسبت سے فیضیاب اور زیر نہیں ایک ہی دریا سے سیراب ہو رہی ہیں، اس کے باوجود ان میں سے ہر ایک اپنے دائرہ کار میں دوسرے کا محتاج ہے، اگر نفس قلب کی موافقت نہ کرے تو گیں چھوپیں گی اور نہ ارواح کاظموں و غلیب ہو گا! اور اسی طرح جب تک عقل دل پر خطرے کی گھنٹی نہ بجاۓ نفرت اور حیذبہ انتقام کاظموں کی یونکر ہو گا؛ ایسی معرفت کہ جس کے ساتھ عزم قلب شامل نہیں،

وہ مردِ حدیثِ نفس کا حکم رکھتی ہے، اور ایسا اور اک جو طبی قوتیں کی بدولت حاصل ہوا ہے جو حواس کا خاتمه ہیں، اگر اس کے ساتھ تصدیق و ایقان شامل نہیں، تو اس کی مشال فولے لگڑے انسانوں کی ہے، اور وہ نفس کے افعال طبعیہ کے صدور کے سلسلہ میں جس کے ساتھ قلب و عقل کی موافقت نہیں ہے، اس دو میں ماہ کے پنچھے کی طرح ہے جس میں سلامتی اور میانت ہے اور نہ قوت اپس دونوں کے اجتماع کی وجہ سے کہ ان میں باہم تباہی بھی ہے اور اتحاد بھی! "عروقی ماساریقا ان میں پھیلی ہوئی ہیں۔ ان کا تعلق قائم ہے ان میں سے براہ کام اپنا حکم دوسرے کی طرف انتاکرتا ہے۔ اور اپنا دوسرا سڑا تھا ہے، چنانچہ یہاں سے بہت سارے اخلاق اور ملکات پیدا ہوتے ہیں، ان کی تشریع تفصیل کی متفاہی ہے البتہ اس مضمون کے لیے اس میں جو کچھ ضروری ہے وہ قلمبندہ کیا جاتا ہے، قلب و عقل کے نفس کے تابع ہو جانے کی وجہ سے کئی قسم کے بُرے اخلاق پیدا ہوتے ہیں، اجمالی طور پر اسے نفسِ بھیمیہ سے بھی تعبیر کیا جاتا ہے، مثلاً جماعت سے لذت حاصل کرنا یا انظروں سے رُطفِ انزوی ایسے امورِ قلب کو اپنا تابع بنایتے ہیں، اور ان امور کی محبت پوکے طور پر دل میں جاگزیں ہو جاتی ہے، پھر عقل کو صورتِ محبوب کے تصور، اس کی یاد اور اس کے وصال کے طریقوں پر غور و فکر کا حکم کرتا ہے، انہی چیزوں کے مجموعے کا نام عشق ہے، اسی طرح حکمانے پینے کی لذتیں عقل اور ذہنی قوتیں کو اپنے تابع ہو جانے سے کئی طرح کے ردائل پیدا ہوتے ہیں پہچان سکتا ہے، اور نفس و عقل کے قلب کے تابع ہو جانے سے کئی طرح کے ردائل پیدا ہوتے ہیں اسے نفسِ بھیمیہ کہا جاتا ہے، یہ نام ایک چیز بول کر گلی مراد یعنی کے فاعدے کے تحت ہے، ورنہ جوشِ غضب کے علاوہ نفسِ سبی میں تو اور بھی بہت ساری چیزوں آتی ہیں، مثلاً دل کہ جس کی روح کا قوام گاہ رہا تھا تاریک نہیں، اپنے ہمسروں پر غلبہ حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے اور یہ ایک ایسی صفت ہے جو دل میں دلیعت کی گئی ہے، اور نفس اس کا معاون بن جاتا ہے، اگر کشتمی کرنے کا موقع درپیش آبائے تو وہ نئی طاقت بھم پہنچاتا ہے اور روح طبیعیہ کو ان کی مدد کے لیے روانہ کرتا ہے، اور اگر کمانے میں ایک مکان میں بیچوں وقت کے لیے رکاوٹ پڑ جاتے تو بغاوت و کشتی اختیاں نہیں کردا،

عقل بھی اس کی مدد کرتی ہے، اس کے لیے باریک تدبیریں اور بے چوڑے منصوبے سوچتی ہے، اور اگر قلب نفس عقل کے مطیع فرما بردار ہو جائیں تو صفات پسندیدہ ظاہر ہوتی ہیں، اور یہ ملٹنہ کہلاتا ہے، مثلاً کوئی شخص عقل سے یہ بات سمجھ لے کہ نیک کاموں میں اس کی سعادت، اور بداعمالی میں بخوبی و شقاوتوں سے، تو نفس اس کے حکم سے سرتباہی کرے گا اور نہ ہی اس کی مختار پر کوئی ستر ہو گا، بلکہ دل بھی محبت اور شوق سے اس چیز کے حصول میں کوشش کرے گا، اکثر دیکھا جاتا ہے کہ ایک ایسا آدمی جو بہت عقلمند اور ذہین ہے کوئی مصلحت سوچتا ہے مگر اس کے بعض اسباب و عوارض کی وجہ سے اس کے دل میں اس کام سے نفرت کراہت پیدا ہو گئی، ایک عجیب لذت اس کے ہاتھ سے نکل رہی ہے تاہم قلب نفس اس کی نافرمانی نہیں کرتے، مضبوط دل والے آدمی کو جب غصہ یا غیرت آتی ہے یا اس میں غم اور حیا کا طبلور ہوتا ہے تو نفس اپنے کام سے رُک جاتا ہے جو کہ پیاس کا احساس ختم ہو جاتا ہے طعام کو ہضم کرنے اور فضلات کو خارج کرنے کی طاقت باقی نہیں رہتی، عقل اسے ہر چند ڈانٹ ڈپٹ کرتی ہے کغم و غصہ نہیں کرنا چاہیے کیونکہ اس میں بست نقصان ہے کوئی فائدہ نہیں، اس کے باوجود قلب کے حکم سے اُسے سرتباہی میسر نہیں ہوتی، اور قوی النفس مرد جو عورت سے وصال یا الذین طمام میں محبوہ ہے، اگرچہ اس فعل پر لوگوں کے مواذع کا خوف بھی اس کے دل میں گزرتا ہے، اور عقل اس کے سامنے گالی گلوچ اور مار پیٹاٹی کی ساری توقع صورتیں بھی پیش کرتی ہے تاہم اس کی شال اُس خرکی ہے جا پہنچ ہم جنس کے اتصال یا لحس پر ٹوٹا ہوا ہے اس وقت وہ مارپیٹ سے بے نیاز ہو کر اپنے کام میں مشغول ہوتا ہے، یہ ساری صورتیں عقلمند اور دانشمند کو آگاہ کرتی ہیں کہ ان میں سے ہر ایک دوسرا کو مغلوب اور اس کی امداد و اعانت کرتا ہے، کبھی عقل اس فعل کی جڑانی معلوم کر لیتی ہے، اور اس کے برے انجام سے باخبر ہو جاتی ہے، مگر اس کا حکم نافذ نہیں ہو سکتا اور کبھی عقل عروق "مساریقا" کے راستے اس غالب ہونے والے نفس کے مناسب علوم کو جذب کرتی ہے، اور وہ اسی چھپکارے کو مصلحت اور تحریقی

لے وہ باریک ریگیں جو آنتوں سے طربت جذب کر کے جگر تک پہنچاتی ہیں۔

سمجھتی ہے، اور اپنے پہلے یقین سے رجوع کر لیتی ہے، چنانچہ خطا، اجتہادی کی سی ایک کیفیت پیدا ہو جاتی ہے اور اس بُرا نیت سے بسا مشکل نجات حاصل ہوتی ہے، اور کبھی دل معاشوں کی محبت سے محور ہوتا ہے لیکن ماڈہ منوریہ متفقد ہوتا ہے یادِ غیرت اور انقام کے جذبات میں سرگرم ہوتا ہے مگر جمافی طاقت ساتھ نہیں دیتی، اور کبھی نفس اس کا معاون بن کر جسم کی گہرائیوں سے ماڈہ منوریہ اور کشیف ریاح آنکھ ناصل میں گرتا ہے اور اس میں ایک الیسی نئی طاقت پیدا کرتا ہے جو اراام کی حالت میں محسوس نہیں ہوتی تھی، اس بیماری کا علاج بھی بہت ہی مشکل ہے، یہ اخلاقی و خصالی جبلی ہوتے ہیں اور ان کا زائل کرنا نا ممکن ہے، البتہ یہ ہو سکتا ہے کہ شدید ریاضتوں سے یہ پردوہ خفا میں چلے جائیں، اور بھرپر تقاکے وقت ظاہر ہو جائیں، ہاں ان کی تہذیب و تربیت کی وجہ پر ہے کہ ان کے مصرف میں استعمال کیا جائے صرف ضروری مقدار پر اتفاقاً کرتے ہوئے زائد سے احتراز کیا جائے یا الیسی ہی دوسرا خدا کی جائیں واللہ اعلم۔

الغرض یہ بات اچھی طرح جان لینی چاہیے کہ نفس کا شعبہ جگریں افامت پذیر ہے، قلب کا شعبہ اس گوشت کے لوٹھڑے (دل) میں، اور عقل کا شعبہ دماغ میں، اور نفس ہمیں سارے بدن میں جاری و ساری ہے، البتہ جگریں اس کے پاؤں زیادہ مضبوط ہیں، اسی طرح نفس سبھی سارے جسم میں جاری ہے لیکن دل میں اس کا قدم زیادہ پختہ ہے اور نفس مطمئنہ بھی سارے بدن میں نافذ ہے البتہ اس کا پختہ قدم دماغ میں ہے، نیز یہ بھی معلوم رہتے کہ اللہ تعالیٰ نے انسان میں دو قوتیں پیدا فرمائی ہیں ایک قوت ناسوتیہ ارضیہ اسے ہم قوتِ ہمیہ کے نام سے بھی موسوم کرتے ہیں، اسی قوت کی وجہ سے انسان جانوروں اور درندوں کی برابری کرتا اور ان کے دائرے میں داخل ہوتا ہے، اور دوسرا قوت ملکیہ ہے جس کی وجہ سے انسان فرشتوں کی برابری کرتا اور ان کے نزدیک میں داخل ہو جاتا ہے، اور تہذیب نفس سے مراد یہ ہے کہ قوت ملکیہ کے ذریعے قوتِ ناسوتیہ میں تصرف کیا جائے، قوتِ ملکیہ کے احکام ظاہر ہوں اور قوتِ ہمیہ کے آثار کم ہو جائیں یا پردوہ خفا میں چلے جائیں اور یہ مسئلہ حکمتِ خلقی سے نہیں بلکہ تہذیب شرع سے تعلق رکھتا ہے البتہ حکمتِ خلقی سے

قریب تر ہے اللہ ہی حقیقتِ حال بہتر جانتا ہے۔

چونکہ لوگ تینوں شعبوں اور نفووسِ مذکورہ میں مختلف ہیں، اس لیے تمدیب کے شعبے بھی مختلف ہوں گے، اس سلسلے میں بات کافی طویل ہو گئی ہے، بنیزیر یعنی معلوم رہے کہ بسا اوقات ان تینوں طبقوں کے شعبے اور ان کی تمدیب کے مراتب ایک دوسرے سے متغیر ہوں گے، ہر ایک کی علیحدہ صورت اور ڈھانچہ ہو گا، یہاں تک کہ بعض سالکین اشتباه میں پڑ جاتے ہیں اور انہیں یہیت ہوتی ہے کہ ان مختلف صورتوں اور نسلوں میں اتحادِ شعبہ کیا ہے؛ لیکن پختہ کار سالکین ان کو جدا جدا صورتوں میں اپھی طرح جانتے اور ان کے اصول و فروع سمیت ان کے اتحاد سے باخبر ہوتے ہیں، اور اللہ تعالیٰ حتیٰ بات فرماتا اور راویہ بہیت کی طرف رہنمائی کرتا ہے۔

---

طبیب روحانی جسے اللہ تعالیٰ نے خاص و عام سب لوگوں کیلئے نازل فرمایا ہے اور اس شریعت کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے کے مطابق

## جو اح اور اطائفِ ثلاثہ طاہرہ کی تہذیب کا بیان

ان لطائف کی تہذیب و تربیت کا پہلا مرتبہ طبیعت سے شریعت کی طرف خروج ہے، اور اگر شریعت کی حقیقت سمجھنا چاہتے ہو تو خوب یاد رکھو کہ لوگ نفس امارہ کے اسیر تھے، شیطان پوری طرح ان پر غالب ہو چکا تھا، اور یہ اس مقام پر پہنچ گئے تھے کہ اگر اسی حالت میں مرجانیں تو سارے کے سارے عذاب قبر اور یوم حساب کی مزاؤں میں مبدل ہو جائیں اور چند لوگوں کے سوا ان میں سے کوئی بھی نجات حاصل نہ کر سکے، چنانچہ زین و آسمانوں کے فتنمِ حقیقی نے اس مشت خاک پر اپنی رحمتِ کاملہ کا نزول فرمایا، اور اس کے لیے تمہری گلی کا ایک حصہ عنایت کیا، اور بعض حالات میں تمہری گلی تمہری ہنک پہنچاتی ہے، چنانچہ اس نے انسانوں میں سے ایک ہستی کو منتخب فرمایا کہ اس کے دل میں اُن اشیاء کے علوم کا فیضان کیا جن سے اس عمومی بیماری کا علاج ہو سکتا ہے، اور چاروں ناچارا سے اس بات پر تیار کیا کہ وہ یہ علم لوگوں کو سکھلا دے چاہے وہ اسے پسند کریں یا نہ کریں، اور لوگوں کو اس کا پابند بناتے، اس بیماری کے لیے جو علاج تجویز ہو اسے شریعت کہتے ہیں، اس علاج میں توجہ اس نوع کی صورتِ نوعیہ اور اس کے کلی خواص (عام انسان) کی طرف ہوتی ہے، کسی ایک فرد کی خاص استعداد کی طرف توجہ نہیں ہوتی اور اس علاج سے بیادی مقصد یہ ہے کہ انسانیت دنیا میں فلم، اور آخرت میں قبر او حشر کے عذاب سے بچ جائے، واضح ہے کہ اس سے طبیفہ فنا و بقا کا وصال یا بقاء مطلق اور نکین تمام کا حصول ہرگز مقصود نہیں ہے، خلاصہ بشریہ افضل القلوة والتسليمات کی ذاتِ گرامی سے جو بات بھی تھیں پہنچ اس کا اصلی محل یہی ہے جو شخص اسے کسی دوسرے مرتب پر محول کرتا ہے وہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے امام و نبی ای کے مقاصد و مصالح کو نہیں سمجھتا، اس پر علیحدہ بات ہے کہ آن حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ سارے

مراتب ایک دوسری طرح سے ذکر فرماتے ہیں، اور ان تمام کالات کی طرف رہنمائی فرمائی ہے، اور اس کی مثال اس طرح ہے، سورج خربوزے کو پکا دینا ہے اگرچہ سورج کو اس بات کا عمل نہیں کر سکتے زمین میں خربوزہ بیویا ہوا ہے، اور نہ ہی خربوزہ یہ بات جانتا ہے کہ اس کی تکمیل آفتاب پر موجود ہے یا موسم سرماگر مزاج کو تروتازہ بنادیتا ہے۔ اگرچہ ان میں سے ہر ایک ایک دوسرے کو پہچانتا ہے اور نہ اس کے احسان کا قابل ہے، اسی طرح وہ نفسِ کلیہ کہ جنہیں مبداء فیض نے مصلحت کلیہ سے زمین پر آتا رہے نفسِ ناقصہ کی تکمیل کرتے ہیں، اور اس مقام پر ان کے درمیان پیغام و کلام کا کوئی رابطہ نہیں ہوتا، باں البتہ ان نفس میں سے ذکی لوگ کسی نکسی طرح اس احسان کا عرفان حاصل کر لیتے ہیں، اور اس کا نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ اس بزرخ (آں حصور صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرامی) کے کلمات اور فرمودات سے اشارہ و کنایر کے طور پر ان اسرار و روزگار استنباط کرتے ہیں۔

بہر طور جو بات میں نے اس بزرخ اعظم صلی اللہ علیہ وسلم سے معلوم کی ہے وہ یہ ہے کہ ان اعتبارات سے اس قصد کے ساتھ جس طرح لوگ لفظ قصد سے سمجھتے ہیں اور ہر لفظ تجدید اس کا خاصہ ہے ان معانی کا ارادہ بھی نہیں فرمایا جیسا کہ آگ کا ارادہ اور کی طرف اور زمین کا ارادہ نیچے کی طرف ہوتا ہے، یہ آگ ہے، چونکہ میرے دل میں یہ خیال سچتہ طور پر ڈالا گیا ہے کہ میں قصدِ طبعی کو قصدِ تجدید سے متمایز کروں! اور ہر باب میں صوفیا کی تعبیرات کے تسامح سے جو خوبیاں پیدا ہوئی میں انہیں نظر انداز کر دوں! اس لیے ان بائیکیوں میں اہل بصیرت کے نزدیک میں مخدود سمجھا جاؤں گا، اور جو کچھ ہم کتے ہیں اللہ تعالیٰ اس پر نگران ہے۔

خلالِ خد کلام یہ ہے کہ اس تدبیر کا حاصل یہ ہے کہ انسان کے اندر وہ قوتیں و دلیعت کی گئی ہیں قوتِ ملکیہ اور قوتِ بھیسیہ، پھر ہر ایک کے علیحدہ علیحدہ خواص ہیں جو اس کی امداد کرتے ہیں، اس لیے مناسب ہے کہ انسان خواصِ ملکیہ اختیار کرے تاکہ یہ قوت قوی تر ہو جائے اور قوتِ بھیسیہ قوتِ لہ و ہر چیز و مختلف چیزوں کے درمیان و اصل و فاصل ہو، "بزرخ البرزخ"، "بزرخ جامعہ"، بزرخ اعظم، بزرخ اگر، بزرخ بُری سب حقیقتِ محمدی کے نام ہیں جو خلود و لطیون کے درمیان و اسٹل ہے۔

ملکیہ کے تابع اور اس کے رنگ میں رنگی جائے نہ یہ کہ قوت بہمیہ اپنی طبیعت اور مزاج سے ہی  
مکمل آتے یا قوت بہمیہ قوتِ ملکیہ میں بدل کر قلبِ حقیقت اختیار کر لے، پس اللہ تعالیٰ نے چار  
خصلتوں کے بارے میں خاص طور پر آگاہ فرمایا کہ ان کی حفاظت کا حکم دیا ہے اور ان کی مخالفت  
خصلتوں سے منع فرمایا ہے اگر تم غور سے دیکھو تو بت کی تمام قسمیں وحقیقت انسنی چار خصلتوں کی  
تشریحات و تفصیلات پر مبنی ہیں اور ائمہ (ؑؑؑؑ) کی تمام تفصیلات ان چار خصلتوں کے انداد پر  
مشتمل ہیں، یہ چار وہ خصائص ہیں کہ تمام انبیاء کے رام علیہم السلام ان کی دعوت دیتے اور انہیں  
اختیار کرنے کا حکم دیتے رہے ہیں، نہ یہ غسوخ ہو سکتی ہیں اور نہ ان میں کسی قسم کے تغیرت تبدیل  
کی گنجائش ہے۔ شارع کا اختلاف ان کی ظاہری صورت میں ہے ان کی حقیقت اور اصلیت  
میں کوئی اختلاف نہیں ہے

دِم بِدِمْ گُرْ شَوْدْ لِبَاسْ بَدْل  
مِرْ صَاحِبْ لِبَاسْ رَا چِ خَلْل

(اگر ہر لحظہ لباس بدلتا رہے تو اس سے صاحب لباس میں کیا لقصہ واقع ہو سکتا ہے؟)

ان چار خصلتوں میں سے پہلی طمارت ہے، اس کے ذریعے انسان فرشتوں سے مناہست پیدا  
کرتا ہے، دوسری خصلت عاجزی ہے اس کے سبب انسان ملاعِ اعلیٰ کے ساتھ مشاہد  
حاصل کرتا ہے، تیسرا خصلت سخاوت ہے اس کے ذریعے ان خمیں بشری صفات جو انسان کو  
و زندگی اور رخواہشات نفس کی بنی پروانگی میں سے اپنی جان چھڑانا ہے اور پاکیزگی و  
صفائی کی نعمت حاصل کرتا ہے، چوتھی خصلت عدالت ہے اور اس کے ذریعے انسان ملاعِ اعلیٰ  
کی رضا مندی، ان کی موافقت اور ان کی شفقت و رحمت حاصل کرتا ہے، شریعت کی تدبر  
و طرح سے انسانیت کی فلاح کے لیے سرگرم عمل ہے ایک یہ کہ اچھے اعمال کے اکتساب اور  
پُرے اعمال جنہیں کہا جاتا ہے کے ترک سے انسان کی اصلاح اور طہیت حفظ کے شعباء کا قائم  
کرنا، مسخر یہ تینوں باتیں وقت اور حد کی پابندیں، اور تمام مکلفین کے لیے ان کی پابندی لازمی

قرار دی گئی ہے یہی ظاہر شرع ہے جسے اسلام مجھی کہا جاتا ہے، دوسرے ان چار حوصلتوں کے ذریعے نعمتوں کی تہذیب، پرکی مثالی صورتوں سے ان کے حقیقی انوار تک رسائی، اور گناہ کی ظاہری صورتوں کے ساتھ ساتھ ان کی معنوی صورتوں سے پرہیز یا وہ دوسری خرابیاں کہ جن کی نہیں دار و ہوئی ہے کے ترک کا نام بالمن منزع ہے اور اسی کو احسان کتے ہیں، اور جب شریعت نے ان تمابیر کے ذریعے لوگوں کی تربیت کی اور چاروناچار انہیں اس پر آمادہ کیا تو یہ بھنا چاہئے کہ لوگ ان اثرات کو قبول کرنے کے سلسلے میں فطری اور سبی طور پر مختلف واقع ہوئے ہیں، یہ تین قسم کے افراد ہیں چنانچہ قرآن مجید کی اس آیت میں اس طرف اشارہ کیا گیا ہے:

ثُمَّ أَوْشَأْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فِيهِمْ طَالِعَ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ  
مُّقْصُدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ۔

(پھر یہ کتاب ہم نے ان لوگوں کو پہنچائی جن کو ہم نے تمام دنیا کے بندوں میں سے پسند فرمایا پھر لجھتے تو ان میں سے اپنی جانوں پر خلم کرنے والے ہیں اور بعض ان میں متوسط درجے کے ہیں، اور بعضے ان میں خدا کی توفیق سے نیکیوں سے ترقی کیے چلے جاتے ہیں)

یعنی ہم نے اُمرتِ محمد علی صاحبہما الصلوٰۃ کو کتاب کا وارث بنایا ہے جو اپنی یہیئت اجتماعیہ میں تمام امتتوں سے بہتر اور برگزیدہ ہے، اس میں سے بعض نے مخصوصاً اثر قبول کیا ہے اور بعض پورے طور پر متاثر ہوئے ہیں اور کچھ دوسرے درمیانی حالت ہیں ہیں، اس اجمال کی تفصیل یہ ہے کہ جب وقتِ ملکیہ وقتِ بھیہیہ کے متصادم ہوتی ہے تو تین حالتوں سے باہر نہیں ہوتی یا وقتِ بھیہیہ غالب ہوگی، اور وقتِ ملکیہ اس کی مغلوب و مقصود، خاص اوقات کے علاوہ وقتِ ملکیہ کا کوئی اثر نہ ہر نہیں ہوتا، اور نہ ہی اپنی خاص صفات سے محظوظ ہوتی ہے، اس شخص پر اگر جرے عمال اور ضرر ساں افعال غالب ہوں گے تو اسے فانتی کہا جانے گا، اور اگر اس میں طکات سیئہ

اور اخلاقی فاسدہ قوی ہوں تو وہ عملی منافق ہے، اور اگر قوتِ بھیمیہ اور قوتِ ملکیہ باہم متصادم ہوں اور قوتِ ملکیہ نے قوتِ بھیمیہ کا گلام ضبوطی سے دبارکھا ہو لیکن ابھی تک قوتِ بھیمیہ کے ہاتھ پاؤں گھٹے ہوں اور وہ اس سے نجات حاصل کرنے کے لیے ہاتھ پاؤں مار رہی ہے اور قوتِ ملکیہ اس کی پکڑ دھکڑ سے فارغ ہے اور نہ اس کے مقابلے سے دست کش ہوئی ہے، تو ایسے شخص کو "صاحب المیمین" کہتے ہیں۔

اس صورت میں بعض بھیمی قوتوں کے باقی رہ جانے کا سبب ان دو باتوں میں سے ایک بات ہو گی، پہلی یہ کہ فطری طور پر قوتِ سبعیہ یا قوتِ عقلیہ کمزور واقع ہوئی ہے، اس کے باوجود وہ کثرت سے نیک عمل کرتا ہے اس طرح ان نیک اعمال سے ڈھنچہ اور فائدہ حاصل نہیں ہوتا جس کی ضرورت ہے، دوسری یہ کہ فطری طور پر قوتِ صیح پیدا ہوئی ہے لیکن اس نے نیک اعمال کی کثرت نہیں کی اور معاش وغیرہ میں کھو گیا ہے، اور اگر قوتِ ملکیہ مختلف و منصور ہو کر قوتِ بھیمیہ کو اس سرپناڈا لے اور اسے زنجروں میں جکڑ لے یا مسلسل فاقوں سے اس کی خواہشات ختم کر دے تو ایسا شخص "سابق" اور "متقرب" کے القابات سے یاد کیا جاتا ہے، اور اس شخص میں دو باتیں ضروری ہیں، سابق مذکور دونوں قوتوں اس میں سیح طور پر پیدا کی گئی ہوں، اور نیک اعمال کی بھی کثرت کرے تاکہ عقل عقائد حقہ کی تربیت اور شاستری حاصل کر لے اور قوتِ عازمہ تبلیغ کو اپنی گرفت میں لے کر اپنا تابع بنالے، اور یہ قوتِ عازمہ جسے ہم سبعیہ کا نام دیتے ہیں، نفس کو ضبط میں رکھتا اک انسان ہر طرح قرب بارگاہ کے لائق ہو۔

اس بحث میں ضروری معلوم ہوتا ہے کہ ہم تینوں اقسام میں سے ہر ایک کی علامات بیان کریں، اور ان قاعدوں کی تفصیلات بتائیں جو شارع علیہ السلام نے ان تینوں شعبوں کی تہذیب، اور ان تین قوتوں کے بارے میں ارشاد فرمائی ہیں، اس کے بعد وہ تہذیب جو اصلاح سے عبارت ہے اور وہ تہذیب کہ جس کا حاصل جدت کی تبدیلی ہے کے درمیان امتیاز اور ان میں وہ فرق جو شارع علیہ السلام نے بیان فرمایا ہے، بیان کریں گے، اور اللہ ہی سید سے

راستے کی طرف راہنمائی کرتا ہے، ظاہر شریعت میں جسے اسلام مجھی کہا جاتا ہے اور جس کا بیان

اس آیت میں ہے:

قال اللہ عز و جل اعراب امتا قل لہ تؤمتو و نکن قولوا اسلمتا۔

دیگنو اركتے ہیں کہ ہم ایمان لے آئے، آپ فرمادیجئے کہ تم ایمان تو نہیں لائے  
لیکن یوں کہو کہ ہم مخالفت چھڑ کر مطیع ہو گئے

زیر بحث لطیفہ جو ارج ہے جس چیز کا اقرار ضروری ہے اس کا اقرار کرنا اور جس چیز پر عمل کرنا  
لازمی ہے اس پر عمل کرنا اس لطیفہ کی تحقیق یہ ہے کہ قلب، نفس اور عقل اس حیثیت سے  
کہ جو ارج کا قیام اُن سے والبستہ ہے، اور افعال جو ارج کی تکمیل کا آتم، اور جو ارج میں فنا ہیں،  
لطیفہ جو ارج کے نام سے موسم کیا جاتا ہے، اسی لطیفے کی تفہیم کے لیے اس فقیر (شاہ  
ولی اللہ) کو ایک اونٹ دکھایا گیا جو قریب الگ تھا، اور اس میں ایک معمولی سی رفتی حیات  
کے علاوہ کچھ بھی باقی نہیں تھا، اس کے تینوں طائفت ظاہرہ کمزور ہو گئے تھے لیکن شتر بانوں نے  
ابھی تک اسے اونٹوں کی قطار میں باندھ رکھا تھا اس میں چلنے کے علاوہ اور کچھ بھی طاقت  
نہیں تھی، وہ رُوح بخلنے کے آخری وقت تک چلتا رہا اور اس کے بعد مر گیا۔ اس کا چلنے سے  
ہر کنا عین وہی تھا جو اس کی موت تھی، چنانچہ اس حال میں مجھے آگاہ کیا گیا کہ یہ اونٹ لطیفہ جو ارج  
میں فنا تھا، اعمالِ شریعت کا مو اخذہ بھی اسی لطیفے پر ہوتا ہے اور شریعت کے اندر بحث  
بھی اسی لطیفے سے ہوتی ہے۔

الغرض شریعت میں فاستن کا علاج خارجی طور پر مقرر کیا گیا ہے، ہر طرف سے اس کا  
گھیراؤ کیا گیا ہے تاکہ وہ مجبوراً اس بُرے کام سے باز رہے مثلاً پیٹے پہل عورتوں اور مردوں  
میں پر دے کا حکم دیا گیا، اگر اس کی پابندی کی جائے تو کسی قسم کی بُرائی پیدا نہیں ہو گی،

اس کے بعد اس بہبود کاری مثلاً حُسن نسام کے نظارے اور مردوں عورتوں کے باہمی اخلاق اس کو قابلِ سزا جرم قرار دیا گیا، پھر بہبود کاری پر ایک مقررہ سزا قائم کی گئی، اسی طرح شراب بنانے اور بیخنے پر پابندی عائد کی گئی، پھر شراب پینے والے پر حد مقرر کی گئی، اسی طرح دوسرا باتیں سمجھ لیجئے، اگر خلافت کا نظام پورے طور پر نافذ ہو جائے تو فتنہ کا نام ہی باقی نہ رہے، یہ بحث ہماری اس کتاب کے موضوع سے خارج ہے۔

اصولی طور پر منافق کی تین قسمیں ہیں، پہلا وہ ہے کہ جس پر قوتِ طبعیہ اور نفسِ شہوانی نے غلیبی حاصل کر دیا ہے، قلب و عقل اس کے تابع اور نفسِ سبیعیہ اور نفسِ دراکہ بھی اس کے مدد و معاون بن گئے ہوں، اس شخص کی کیفیت یہ ہے کہ یہ شریعت اور عقل کی اجازت اور مشاہد کے خلاف جماں چاہئے گا جائے گا اور جو اس کے جی میں آئے گا وہ کر گز رے گا، مثلاً یہ شخص اپنی مششووق سے چھٹ جائے گا چاہے عقل و شرع اسے روک رہے ہوں اور رواج و سماج میں یہ بات باعث نگاہ و عار ہو! یہ اپنے کام میں معروف رہے گا، اور کبھی یہ شخص شریعت کی کسی رخصت کو آڑ بنا کر لوگوں کی گرفت سے چھٹ کارا حاصل کرتا ہے، اپنے طور پر بھی اپنے اس فعل کے جواز کے لیے کوئی نکوئی عندر تلاش کر لیتا ہے، پھر اس عندر کے ذریعے شریعت کے تقاضے کو جو خود میں اس کے کمزور ایمان کے برابر ضعیف ہے مالا تارہتا ہے، ایسے شخص کو اللہ تعالیٰ نے اپنے اس فرمان میں ”وَهُوكَمْ بَاز“ فرمایا ہے:

يَخَادِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ۔

(چالبازی کرتے ہیں اللہ سے حالا نکمہ اللہ اس چال کی سزا ان کو دینے والے ہیں)

ادان کے سیستے تنگ کرنے کے بارے میں ارشاد فرمایا ہے:

الا ائمَّةٌ يُقْنَوْنَ صدوارهم لـ

(وہ لوگ دوہرائیکے دیتے ہیں اپنے سینوں کو)

کیونکہ اس مقام پر صدر سے مراد علوم صدر ہیں اور سینوں کو دوہرائی کرنے سے مراد یہ ہے کہ حق کے خیال کو باطل نظریات سے چھپاتے ہیں اور اپنے علم کو جماعت میں تبدیل کر لیتے ہیں، اور کبھی شخص اس مقام سے بھی نیچے اترتا ہے، شریعت اسے تسبیح کا کام نہیں دیتی اور وہ اسی ناقابل قبول عندر پر مطمئن ہو رہتا ہے، بلکہ حق و باطل کی کشکش تک اس کے سینے سے نکل جاتی ہے اور کبھی وہ اس درجے سے بھی نیچے آتا ہے، کسی رخصت کی آڑلیتا ہے اور نہ شرعی حکم کی کوئی پرواہ کرتا ہے بلکہ اسے فراموش کر دیتا ہے، اور بعض اوقات وہ اس مرتبے سے بھی تنزل میں آتا ہے، یہاں وہ براٹیوں اور گناہوں کو پسندیدگی کی نگاہ سے دیکھتا ہے اور ان میں اسے خوبیاں نظر آتی ہیں، اس صورت میں گناہوں نے مکمل طور پر اسے گھیر کھا ہوتا ہے فوائد خداوندی ہے:

واحاطت بِهِ خطیئَةٍ فَاوْلَاثِكَ اصحابُ التَّارِيْخِ فِيهَا خالِدُونَ۔

(اس کو اس کی خطا اور قصور اس طرح احاطہ کرے سو ایسے لوگ اہل دوزخ

ہیں، اور وہ اس راہ میں ہمیشہ رہیں گے)

تنزل کے انہی درجات میں انسان لذیذ طعاموں، نش آور اور خمار اگنی مشروبوں، ہگانے بنجاء، شترنج، کبوتر بازی، ریس کورس، آرام و آسائش، عدو بیاس، منقش و مزمن بیگلوں، خوشنما باغوں، بہترین سواریوں جو انسان اپنے دماغ میں تصور کر سکتا ہے کی طلب میں وارفتہ ہو جاتا ہے، ان میں سے ہر ایک سے نفس کی لذت اندازی، قلب کے اشتیاق اور عقل کی سیعی دکاوش محتاج بیان نہیں، اس سے یہ بات سمجھنی معلوم کی جاسکتی ہے کہ وہ کس طرح ان امور کے ازٹکاب پر رضامندی ان کے مخالف امور پر غصہ و ناراضگی کا اظہار کرتا ہے، اور کس طرح ہر اس

چیز سے محبت جوان معمونات تک پہنچاتی ہے، اور جوان سے باز رکھتی ہے اس سے نفرت کرتا ہے۔ پھر دوستی کی صورت میں مال صرف کرنے، جسمانی طور پر اس کی خدمت کرنے اور نفرت کی صورت میں گالی گلپچ سے بڑھ کر مار پیٹ بلکہ قتل تک کو کچھ نہ سمجھنے اور طویل عرصے تک دل میں کینہ رکھنے کا اعلیاء ہوتا ہے، پھر عقل کیسے بہاؤ سے اس کی اچھی اور نفع مند صورتیں پیش کرتی ہے، اور اس کی رکاوٹیں دفع کرنے کی کوشش کرتی ہے، اور عقل الیسی چیزوں سے رخصت حاصل کرتی ہے، جن کی وجہ سے وہ اپنے یہے عندر رکھتی ہے، اور یہ ساری صورتیں معمولی غور و فکر سے جانی جاسکتی ہیں۔

دوسرا قسم کامنا فتی دو ہے کہ جس کی قوتِ سبیعہ حد سے متجاوزہ اور نفس و عقل اس کے تابع ہوتے ہیں، ایسا شخص ہمیشہ اپنے اقران دامائل پر علیہ حاصل کرنے کی دُصُن میں رہتا ہے اور مخالفت کرنے والوں سے انتقام لینے پر آمادہ رہتا ہے یہ شخص مدتوں اپنے دل میں کینہ رکھتا ہے اور مسلسل قتل کرنے، مار پیٹ یا مال و اساب چھیننے یا اپنے دشمنوں کی توہین و تذلیل کی فکر میں لگاتا ہے، جو اس کا مطیع ہوا سے سراہتا ہے، اور جو اس کا ہمسر ہوا سے پاؤں تک رومنا چاہتا ہے، معمولی معمولی با توں پر بھڑک اٹھتا ہے اور کہتا ہے کہ میں ان نالائی لوگوں میں سے نہیں کہ کسی کی بات برداشت کروں! یا اپنی بے عزتی گوارا کروں! ہرچچ بادباد، اس کا مسلک "اگل کو شرم پر اختیار کر لینا" ہوتا ہے طلب عزت اور اس راہ میں اپنے مشرب سے بہٹ جانے میں نفس اُس کا موافق اور عقل اس کی معاون ہوتی ہے، اپنے غصتے کے نکالنے میں وہ تہکلیف گوارا کر لیتی ہے، اور کینہ اور انتقام لینے کے سلسلے میں اس کے سامنے ہمنصوبہ اور پروگرام بر وقت تیار ہوتا ہے، یا ایسا شخص کسی قوم کی دوستی یا کسی خاص رسم و رواج کا اسیہر ہے، اور اس سلسلے میں وہ اپنی تمام تر کوششیں صرف کرتا ہے، اور عقل و شریعت کی پابندی و رکاوٹ کو کوئی اہمیت نہیں دیتا، اور کہتا ہے کہ دوستوں سے وفاواری میرا دین اور اپنی وضع کی پابندی میرا آئیں ہے، میں ان لوگوں میں سے نہیں بُوں بُوں بُوں روز نئے دوست بناتے اور ہر روز نئی وضع اختیار کرتے ہیں، جاہلوں کے خیال میں قوتِ سبیعہ والے قوتِ مردمی کے اوصاف سے متصف ہوتے ہیں، اور

ان کے نزدیک یہ قوتِ شہوانیہ والوں سے زیادہ بلند مرتبہ کھانی دیتے ہیں، حکر

پسند اپنی اپنی خیال اپنا اپنا

تیسری قسم کامانافی وہ ہے جس کی قوتِ دراکہ منتشر ہو گئی ہو، ایسا شخص یا تو صحیح المزاج عقل کامانک ہو گا، مگر تجھم (جمانیت باری)، تشبیہ (مثال باری)، شرک اور تعطیلیں (ذات باری کو معقل سمجھنا) ایسے شبہات میں جیران و درمانہ ہو گا، یا پھر قرآن مجید، رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم، قیامت اور جزا و نزا کے بارے میں شکوک و شبہات میں مبتلا ہو گا، اگرچہ ابھی تک وہ دائرۃ الاسلام سے خارج نہ ہوا ہو، یا اس کی قوتِ دراکہ پر بے فائدہ اور نظر لمانی انکار غائب آگئے ہوں، جن کی بنابر اس کے دل میں کوئی لعین بیٹھتا ہے اور نہ کسی عزم و ارادے کی تکمیل کر سکتا ہے، اگرچہ ابھی تک اس کا دوسرا پہلو بھی پختہ اور راسخ نہیں ہوا، یا وہ شعر و شاعری اور علوم ریاضی وغیرہ میں اس قدر منہک ہو گیا ہے کہ شریعت میں غور و حکر کے لیے اس کی عقل میں گنجائش اور وسعت ہی نہیں ہے الغرض اصولی طور پر منافقین کی تین قسمیں ہیں البتہ تلکت و کثرت اور ایک جدت و کام کا ایک قسم سے ہونا اور دوسری جدت و کام سے دوسری قسم میں اس کی شمولیت کے اعتبار سے ان کی کئی اقسام بن جاتی ہیں، جن کا شمار عقل کی طاقت سے باہر ہے اور شارع نے منافقین کے لیے جو علاج مقرر کیا ہے وہ یہ ہے نفسِ شہوانیہ پر نفسِ سعیہ کو غالب کیا جائے اور جو اعمال اس کے موبید ہوں اس عمل میں انہیں ساتھ شامل کیا جائے، پس اس کے لیے لازمی ہے کہ معبود برحق کا ثبات کرے اسے رسولوں کا مُرسِل، کتابوں کا نَزِيل، حلال کو حلال اور حرام کو حرام کرنے والا، لوگوں کو ان کے اعمال پر جزا دینے والا، اور ہر ظاہر و مخفی چیز کا جانتے والا سمجھے، اسے اللہ تعالیٰ نے تذکیرہ لائے اللہ، تذکیرہ دینے والا، اور ہر ظاہر و مخفی چیز کا جانتے والا سمجھے، اسے اللہ تعالیٰ نے تذکیرہ لائے اللہ، تذکیرہ بایام اللہ اور موت اور اس کے بعد کے واقعات سے مضبوط و مشتمل کیا ہے، اور اس اعتقاد سے نماز، روزہ وغیرہ ایسے جو بھی اعمال صادر ہوں گے، اسے ان کے ساتھ مریوظ کر دیا ہے، تاکہ جس وقت عقل کو ان امور پر قین حاصل ہو جائے تو نفسِ سعیہ کی طبیعت اصلاح پذیر

ہو جاتے گی، اسے ثواب کی امید اور عذاب سے خوف پیدا ہو گا، اللہ تعالیٰ اور اس کے شعائر سے محبت ہو گی، فطری طور پر نفس میں جزو را اور جوش ہے وہ اسی امید و خوف اور محبت الہی میں صرف ہو گا، اس طرح قوتِ بھیم مغلوب ہو کر اپنے افعال سے باز رہے گی، اللہ تعالیٰ نے عقل خصوصی مہربانی فرمائی ہے کہ اس کے ساتھ اس کی فطرت اور جلت کے مطابق خطا ب فرمایا ہے اور اپنی صفات کے تجھے میں اس کی بارگ ڈھیلی کر دی ہے اور اس کے شکوک و شبہات رفع کر دیئے ہیں نیز اس نے اپنے لطف و غنیمات سے عقل کو سبھی پر اس طرح غلبہ عطا فرمایا کہ اس کے ساتھ سبھی جلت کے مطابق معاملہ کیا، باس طور کہ اس نے امیدِ ثواب خوفِ عذاب اور محبتِ منعم کی راہ دکھائی، صفاتِ سبھی میں سے صرف انہی صفات کو منتخب فرمائکر انہیں آخرت کے بارے میں صرف کیا۔ پھر اس نے کمالِ مہربانی سے قوتِ سبھیہ کو تقوتِ بھیمیہ پر مسلط کر دیا اور قوتِ بھیمیہ کے پسندیدہ امور آخرت کے حوالے کر دیے، گویا جو پیروی مطلوب تھی اسے دیرے سے حاصل ہونے والے منافع پر فروخت کر دینا، حاصلِ کلام یہ کہ علاجِ نظرتِ سلیمانی کے ساتھ مشاہدت پیدا کرنا ہے، یہاں وہ مثالِ صادق آتی ہے جس میں کہا گیا ہے کہ صناعتِ طبیعت کی اقتداء کا نام ہے، لہذا جسمانی طبِ طبیعتِ بدن کے اقتداء اور روحانی طبِ قوی اور سلیمانی نفس کی جلت کی پرتوی کا نام ہے، اس اجمال کی تفضیل یہ ہے کہ ہر نوع کے افراد بآہدگر مختلف ہوتے ہیں، بعض صورتِ نوعیہ کا ظہرِ کامل ہوتے ہیں، بعض مادہ میں نقص کی وجہ سے آثارِ نوع پُوری طرح قبول نہیں کر پاتے، اور بعض میں احکامِ نوع کے خلاف ایک بہیت پیدا ہو جاتی ہے مثلاً انسان کی صورتِ نوعیہ کا تفاضا ہے کہ ہر دین میں غلبہ خواہشات اور غفتہ و جہات کے اوصاف پُورے طور پر پائے جائیں چنانچہ بعض افراد میں تو یہ چیزیں پورے طور پر پائی جاتی ہیں اور بعض میں کم درجے اور کچھ دوسرا نو گوں میں مادہ کے بجائے کی وجہ سے غفتہ اور بہت زیادہ بُزدی پیدا ہو جاتی ہے اسی طرح نفس انسانی کے مزاج کا تفاضا ہے کہ عقل، نفس سبھیہ پر اور نفس سبھیہ نفس شہویہ پر غالب ہو۔ عقل کی مثال اس گھوڑ سوار

شکاری کی ہے جس نے اپنے پیچے چینا بھار کھا ہو، اس صورت میں طبیعی تعاضے کے مطابق مرد چیتے پر اور بنتا اپنے شکار پر نالب ہو گا، لیں انسان کی طبع سلیم ہی کی مواقفہ کا نام شریعت چنانچہ اس حدیث میں اس کی پوری طرح وضاحت کی گئی ہے :

مامن مولود الای ولد علی الفطرة ثم ابوا یہ مودانہ و بنصرانہ  
وبمحسانہ کما تنتج البهیمة جمعا هل تحس فیها من جدعا۔

(ہر بچہ فطرت سلیمان پر پیدا ہوتا ہے پھر اس کے والدین اسے اپنے مذہب کے مطابق یہودی، نصرانی یا مجددی بنایتے ہیں، جیسے جانور کا ہر بچہ صیحہ و سالم پیدا ہوتا ہے کیا کبھی نازہ پیدا ہونے والے بچہڑے کے تم نے ناک کان کٹئے دیکھے ہیں)

اگر عقل نفس سمجھی پر اور نفس سمجھی قوتِ بہمی پر غلبہ حاصل کر لے تو اس سے انسانی اعتدال پیدا ہوتا ہے اور قوتِ بہمی کے لیے ایک مصرف مقرر ہو جاتا ہے تاکہ اس مصرف میں کھانے پینے، بہاس مکان اور نکاح و نیروں میں سے جو چیزیں ضروری ہیں انہیں اس طرح استعمال کرے کہ عقل کی مخالفت ہو اور نہ قوتِ سمجھی کی مراجحت پیش آئے اور تعاضاً مراجحت سے بھی باز رہے اور یہ قوتِ بہمی کی اصلاح ہے، پھر قوتِ سمجھی کو وسعت دیتے ہیں تاکہ وہ دو کاموں میں مشغول ہو، ایک یہ کہ اپنی معاش کے سلسلے میں اس طرح اعتدال اختیار کرے کہ نہ عقل کی نافرمانی ہو اور نہ قوتِ بہمی پر اگزدہ ہو، دوسرے اپنے پروردگار کے ساتھ محبت و وفاداری اور خوف درجاء کا سلسلہ استوار رکھے، اسی طرح عقل بھی اپنی دو امور کی تکمیل میں اپنی سمجھی و کاوشن دکھائے، اور قوتِ بہمی کو قوتِ سمجھی اور عقل کے تابع بنانے کے لیے صیام اور کفارات کی ورزش مقرر کی گئی ہے، تاکہ عقل اور قوتِ سمجھی مفترک طور پر کام کا تعاضاً کریں، اور چار دن اپنے چار بہمی کو اس پر عمل پرداز ہونے پر مجبور کریں، پھر قوتِ سمجھی کی تندیب و تربیت کے لیے دائمی عبودیت اور ابدی سعادت کی راہ متعین کی، الغرض اس تندیب سے تربیت حاصل کرنے والوں

کی بھی اصولی طور پر تین قسمیں ہیں: پہلی قسم ان لوگوں کی ہے جن کا لطیفہ قلبیہ زیادہ مہذب اور شاستہ ہے، یہی وہ لوگ ہیں جو صدیق، شہید اور عابد کہلاتے ہیں، اللہ اور رسول کے ساتھ دوستی اور دائیٰ عبودیت کا ان پر فلک ہوتا ہے، اور یہ لوگ اپنی قوتِ غضیبیہ اللہ تعالیٰ کے شہمنوں کے ساتھ جہاد میں صرف کرتے ہیں۔

دوسرا قسم ان لوگوں کی ہے جن کا لطیفہ شہوانی زیادہ شاستہ ہوتا ہے۔ یہ زیاد کہلاتے ہیں۔ فانی خواہشات سے کنارہ کشی ان پر غالب ہوتی ہے۔

تیسرا قسم ان لوگوں کی ہے جن کا لطیفہ عقلیہ زیادہ قوی اور طاقت ور ہے، انہیں "راسخین فی العلم" کہا جاتا ہے، اور وہ گروہ جو پوری تہذیب و تربیت تو حاصل نہیں کر سکا البتہ اس نے نفاق کی بُرائی سے کسی قدر گلوغلاصی کرالی ہے" اصحاب ایمین" کے نام سے موسم ہوتا ہے۔ تہذیب و تربیت کے اعتبار سے لوگوں کی اقسام خاصی طوالت کی متفاضی ہیں، مگر یہ اس کتاب کا موضوع نہیں، آنحضرت سلی اللہ علیہ وسلم نے منافقین، مقریبین اور اصحاب میمکن کی علامات و نشانیاں پوری طرح بیان فرمائی ہیں آپ کا فرمان ہے:

"جب شخص میں تین باتیں پائی جائیں وہ خالص منافق ہے:

۱۔ جب کسی سے عذر کرے تو وہ دشکنی کرے،

۲۔ اگر کسی سے چکڑے تو فشن کلانی کرے،

۳۔ اگر اس کے پاس امانت رکھی جانے تو خیانت کا مزکوب ہو۔"

اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں تینوں فریقوں کی علامات و خصائص پر فصیلی روشنی ڈالی ہے اور جاہلوں نے اس طبِ روحانی میں جو چیزیں خلط ملط کر دی تھیں انھیں الگ کر دیا ہے، اسی وجہ سے "صوم و صالح" اور متواتر روزوں سے منع فرمادیا اسی طرح ترک سحر کو مکروہ اور ترک دنیا کو بُرائی اور بقاہت قرار دیا تاکہ اس سے اعتدالِ مزاج اور طبیعت سلیمانیہ کے ساتھ صناعت کی موافقت جو طبِ روحانی کی کسوٹی ہے با تحد سے نہ جائے ذلک تعقیب العزیز العالم۔

سید اطائفہ حضرت جنید قدس سرہ کے طریق پر

# اطائفِ خمسہ کی تہذیب کا بیان

اور اسے طریقت و معرفت سے موسوم کیا جاتا ہے

صحابہ اور تابعین کے مبارک دور کے بعد کچھ ایسے لوگ پیدا ہو گئے جنہوں نے تعمیق  
 (دھربات میں بال کی کھال آمازنا) اور لشتر دکا طریقہ اختیار کیا، اختیاط اور کسرِ نفس کے بارے  
 میں شریعت سے ایک بچنک ان کے کانوں میں پر گئی تو انہوں نے تشخیص اور مقدار کا لحاظ  
 کیا بغیر ہر بیماری کے لیے ہر دو انجویز کر دی اور کہنے لگے کہ اس راہ میں نفس و عادت اور  
 رسم و رواج کے علاوہ کوئی دوسری چیزمانع نہیں ہے، لہذا انہماں کو شنس کر کے نفس سبی ر  
 و شہوی کو منکلوب کرنا چاہیے، ان لوگوں نے نفسانی خواہشات، لذیذ طعام اور عمدہ بلاس  
 ترک کر دیے اور ان کی طبیعت ان بیماری زدہ لوگوں کی سی ہو جاتی ہے جو مسلسل بیماری کی وجہ  
 نفس کے تمام تقاضوں کو فراموش کر چکے ہوتے ہیں یا پھر ان کی طبیعت ان خشک مزاج زاہدوں  
 کی سی ہو جاتی ہے جو تمدن لوگوں کی تہذیب سے بالکل بے خبر ہوتے ہیں، ان تمام باؤں  
 کے بعد انہوں نے ضروریاتِ زندگی میں سے کچھ چیزوں نفس کو دیں، جیسے کڑاوی دوادی جاتی ہے  
 تاکہ جسمانی نظام ٹوٹ پھوٹ نہ جاتے، اس طرح انہوں نے خود اپنے آپ کو ذلت میں ڈالا  
 اور نفس کو ایسے کاموں میں مشغول کر دیا جن کی وجہ سے وہ عزت و مرتبہ کی محبت، انبلد و شوکت  
 کی ہو سے، اور خواہش مال فراموش کر دے ہمیشہ ویرانوں اور جنگلوں میں زندگیاں بسر کرنے لگے

اد راخنوں نے موتِ احر، موتِ ابیض اور موتِ اسود اختیار کر لی، مہا نہیں دنیا سے کوئی سروکاریاتی رہا اور نہ دنیا کو اُن سے کوئی تعلق! اور راخنوں نے قوتِ دراکہ کی الیسی تربیت کی کہ وہ معانی اذکار کے علاوہ اور کچھ نہ اخند کرے اور نہ دل میں "احادیث نفس" کا گزر ہو، اور عبادات و معاملات میں اختلاف فقہاء سے اجتناب اور شبہات سے کنارہ کشی انہوں نے اپنا مقصود ٹھہرا دیا، اور اپنے سارے اوقات اس طرح عبادات کی نذر کر دیے کہ اس سے زیادہ منحصر نہیں ہو سکتا، اور یہ سب عام لوگوں کا تصوف ہے جنہوں نے بے فائدہ ریاضتوں کی مشقتیں اٹھائیں، انھیں اس راہ کے آغاز کا علم ہوا اور نہ انعام سے آگاہی! اور سب سے پہلے شخص جنہوں نے اسے ایک تعاونہ قرار دیا حارث محسوبیتی ہیں اور ہم نے ان چند کلمات میں اس مسک کا بہترین خلاصہ بیان کیا ہے صاحبِ فہم اسے اچھی طرح سمجھ لے گا!

بعض مستعد لوگ سخت ریاضتوں کے بعد ملائکہ سفیلیہ کی سی ایک حالت پیدا کر لیتے ہیں اور بعض کو الہام ہوتا ہے کہ ملائکہ سفیلیہ کی طرح لوگوں کے امور میں داخل اندازی کریں، اور یہاں ہوتے ہیں اور بعض کو اس قسم کا الہام تو نہیں ہوتا، مگر ان میں بعض مثالی تتوں کا جستہ جسٹہ ظہور ہوتا ہے، اور ان سے کشف، پتے خواب، غلبی آزادوں کی ساعت، تحکومتے و نتے میں لمبی مسافت طے کرنے، اور پانی پر چلنے ایسے امور کا صدور ہوتا ہے۔

سید الطائفہ حضرت جنید وہ پہلے بزرگ ہیں جنہوں نے باریکیوں کو چھپرڈ کر درمیانی راہ

لہ موتِ احر، سُرخ موت یعنی خواہشات پر غلبہ پالیا یہاں لذائذ خواہشات کی قربانی کی جاتی ہے اور ان کا نخون بھایا جاتا ہے، اس یہے اسے موتِ احر کہتے ہیں۔ موتِ ابیض، سفید مرد یعنی بھوک پیاس اور نیند پر تاب پالیا۔ اس سے اشرافیت ٹھہتی ہے اسے موتِ ابیض کہتے ہیں۔ موتِ اسود، سیاہ موت یعنی رارین سے مُسْبَهِ ریانا الفقر سواد الوحبه فف الداسین یہ موت

صفیہ سے متعلق ہے۔

اختیار کی ہے اور ہر ریاحت کو اپنے مقام پر رکھا ہے، حضرت جنیدؒ کے بعد جس قدر صوفیانے کرام آئے ہیں وہ سب آپ ہی کی راہ پر چلے ہیں، اس لیے ان میں سے کوئی یہ بات سمجھے یا نہ سمجھے۔ مگر وہ حضرت جنیدؒ کے زیر احسان ہیں اور ”وقت القلب“ کے مؤلف جو صوفیاء کے ابو حنیفین نے حضرت جنیدؒ کے اس طریق کی شرح تفصیل کے ساتھ بیان کی ہے، مگر محمد عی طور پر اخنوں نے حارث محسوبیؒ کے طریق کو بھی اس میں خلط ملطک کر دیا ہے کیونکہ اس دور میں نصوتِ ابھی تک تشدید کے دائرے سے باہر نہیں نکلا تھا، اللہ ہی حقیقتِ حال زیادہ بہتر جانتا ہے۔

سید الطائف حضرت جنیدؒ کے سلوك کی بنیاد پانچ طالعات کی تہذیب پر ہے اور وہ طالع یہ ہیں: نفس، قلب، عقل، روح اور رہست، ان میں سے ہر ایک کے لیے ایک تہذیب، خاصیت اور انسانی جسم میں مقرر مقام ہے، نفس قلب اور عقل کی تہذیب و تربیت ان کی اصطلاح میں طریقت کہلاتی ہے، اور روح اور رہست کی تہذیب معرفت کے نام سے موسوم کی جاتی ہے یہاں صوفیاء کی تعریفات کے تسامح کی وجہ سے گڑ پڑ پیدا ہو گئی ہے ہم جانتے ہیں کہ اس کی حقیقت سے پرده اٹھا دیں تو اکہ ہر باب میں ان کی تفصیلات کی تکلیف نہ اٹھانا پڑے، خوب اچھی طرح جان لو کہ ان الفاظ (نفس، قلب، عقل) کا اطلاق کئی معانی پر ہوتا ہے کبھی نفس بول کر مبدأ حیات مراد لیتے ہیں، اس اعتبار سے یہ روح کے متراود ہو گا، اور کبھی نفس بول کر طبیعت بشریہ مراد لیتے ہیں، جس کا خاصہ اکل و شرب ہے، اور کبھی نفس سے نفسِ شوانی مراد لیتے ہیں، اس کی تعریج ہم نہ شستہ اور اق میں کرچکے ہیں کہ طبیعت بشریہ قلب و عقل پر چکرانی کرتی ہے، اور ان دونوں کو اپنا حکوم بنالیتی ہے، یہاں سے بہت سارے ردائل (اخلاق سیئہ) پیدا ہوتے ہیں جن کے مجموعے کو نفس کہا جاتا ہے۔

اور اسی طرح کبھی قلب بول کر مصنوعہ صنوری (صنوبر کی شکل والا لوٹھڑا) مراد لئے ہیں، جبکہ بعض اوقات اسے نفسِ دراکہ کے معنی میں لیتے ہیں، اس معنی کے اعتبار سے یہ عقل کے متراود ہو گا، لیکن جو چاراً مقصود ہے وہ یہ ہے کہ ارواحِ قلبیہ نفسانی صفات، مثلًا غصب۔

اور جیسا وغیرہ کو اٹھاتی ہیں اور عقل نفس اس کے معادن بن جاتے ہیں ، اور اسی کو ہم قلب کہتے ہیں ، اور عقل کا اطلاق کبھی بات نے کے معنی پر اور کبھی اس قوت پر ہوتا ہے جس کی وجہ سے جاننا ہوتا ہے ، اس معنی کے اعتبارے عقل جو ہر قائم نفسہ نہیں بلکہ اعراض میں سے ایک عرض ہو گا ، اور کبھی عقل بول کر جو رُوح مراد لیتے ہیں ، یہ اس کے بعض افعال کی وجہ سے ہے جو ادا کی ہے ، اور عقل سے ہماری مراد یہ ہے کہ اور اکی قوتیں تصور اور تصدیق کو ظاہر کریں ، اور قلب نفس اس کے نایاب ہوں ، اور قوتِ دُر اک کے مزاج اور قلب نفس کے تعاون کے درمیان ایک ہمیشہ اجنبیعہ پیدا ہو جائے ، اس تحقیق سے یہ بات ثابت ہو گئی کہ کہ مینوں رطافت تمام بدن میں جاری و ساری میں بلکن قلب کے پاؤں مضغہ صنوبری کے ساتھ ، نفس کے پاؤں جگہ کے ساتھ اور عقل کے پاؤں دماغ کے ساتھ بندھے ہوتے ہیں ، اسی طرح رُوح کا اطلاق کبھی نومبداء حیات پر ہوتا ہے اور کبھی اس پاکیزہ ہوا پر جو گرشت پوتے کے اس جسم میں سرایت کیے ہوتے ہے ، اور کبھی اس سے روح ملکوت مرادی جاتی ہے جو انسان کی پیدائش سے دو بڑا سال پلے پیدا کی گئی اور میتاں کبھی اسی کے بعض تسلیمات کی نمائش میں سے تھا ، اور یہاں رُوح سے ہماری مراد ہی قلب ہے جو احکام سفلی ترک کر چکا ہے اور رُوح ملکوت اور نفس ناطقہ کی مشابہت اس پر غالب آگئی ہے ! اسی طرح رست لفنت اور شریعت میں کسی خاص معنی کے لیے وضع نہیں کیا گیا ، لفظی اعتبار سے یہ پوشیدگی کے معنی پر دلالت کرتا ہے ، رطافت نفس میں سے ہر طبقہ مخفی ہے ، اسی بناء پر کبھی عقل کو ستر کہتے ہیں اور کبھی رُوح کو ، لیکن ہمارے نزدیک ستر سے وہی عقل مراد ہے جو زین کی طرف جھکا تو چھوڑ کر علوی احکام کا اثر قبول کر چکا ہے ، اور اسے تنگی اعلیٰ اعلیٰ کا مشاہدہ نصیب ہے ، اس تحقیق سے معلوم ہوا کہ لطیفہ رُوح جسم سے برتر ہے لیکن وہ قلب کی طرف متوجہ ہے ، اسی طرح لطیفہ ستر بھی جسم سے بند ہے ، مگر اس کی توجہ دماغ پر ہے ، الغرض صوفیاء کرام کی اصطلاحات میں اختلافات کی وجہ سے اصل مقصود کے سمجھنے میں خاصی دشواری پیدا

ہو جاتی ہے، بعض صوفیا نے کرام ول کے حالات میں سے کوئی ایک حالت مقرر کر کے اس کے بیان میں خود کرتے ہیں اور روح کے حال کو اس کا بطن قرار دیتے ہیں مثلاً قلب کے لیے محبت کو مقرر کر کے الفت و انس اور شش کو باطن گردانے تھے ہیں حالانکہ وہ قلب کی کیفیات میں سے نہیں بلکہ روح کے حالات میں ہے، اسی طرح یقین کو جو عقل کا کام ہے کیجھنے ہیں اور اس کے کئی بطور قرار دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ پہلا مرتبہ علم الیقین، دوسرا مرتبہ عین الیقین اور تیسرا مرتبہ حق الیقین ہے، اس لیے عقلمند اور سجادار آدمی کو چاہیے کہ وہ اس کلیہ کو ذہن نہیں رکھے اور صوفیا نے کرام کی عبارات کے اختلاف سے پریشان خاطر رہ ہو، اور جاننا چاہیے کہ قلب و نفس اور عقل و قلب کے ما بین گہر اعلان ہے اور یہ آپس میں اس طرح بیجان اور منصل ہیں جیسے کمان میں لکڑی اور جانوروں کے سینگ آپس میں ایک دوسرے کا جز ہوتے ہیں، اس اتصال اور قرب کی وجہ سے اُن میں سے ہر ایک دوسرے کی خصیت کا اثر قبول کر لیتا ہے، حقیقت میں آگ سے زمی سینگ کا خاصہ ہے۔ لیکن اس کی گردوش سے لکڑی بھی پھر جاتی ہے اور اس کے ساتھ مڑنے لگتی ہے، اسی طرح صلابت اور سختی لکڑی کے اوصاف میں مگر اس کے ساتھ مل کر سینگ بھی یہی خاصیت اپنا لیتی ہے جس وقت کمان کی درستی کا ارادہ کرتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ اسے کسی کمان کی صورت کی میزان میں رکھ کر تیار کریں، تو لازمی ہے کہ ہر حکم کو اس کے نسبت سے غسوب کریں، اور ہر اثر کے ظاہر ہونے کی مقدار کو اس کی اصل قوت کے اندازے کے ساتھ متعلق کر دیں۔ یا پھر اس اتصال کی مثال پارہ کی سی ہے جس میں دو ہزار کٹھے ہو گئے ہیں، اس کا سیلان پانی اور ثقل چاندی کی وجہ سے اور پارے سے جو کوشش ظاہر ہوتے ہیں وہ اسی اتصال کا نتیجہ ہیں، اگر بالغرض پانی اور چاندی کی وجہ سے جو اس کے سارے کر شے باقی رہیں گے اور نہ ظاہری شکل و صورت کی نمائش! اسی طرح صوفیاء کے بہت سارے حالات اسی گہر کی وجہ ظاہر ہوتے ہیں، اور جب صحیح خالص،

تمکینِ محض اور بقاء مطلق کا ظہور ہوتا ہے اور کسی دوسرے سے اختلاط کے بغیر برطیغہ اپنے داروں کا میں صرف ہوتا ہے تو یہ ساری نمائشیں ختم ہو جاتی ہیں وحید باقی رہتا ہے اور نہ شرط، اور نہ عام آدمی سے صوفی کی تیزی کی جاسکتی ہے۔

واضح رہے کہ "مقام" ایک صفت ہے جو راوندادمی کے ساتھ کو حاصل کرنی چاہیے تاکہ اس کا سلک مکمل ہو، اور ایک ایسی وسیع حدازمنی ہے جو اپنے اندر احوال و اوقات کے تمام اختلافات اور استعداد کی گنجائش رکھتی ہو، زید کے لیے ایک طریقہ اختیار کرنا پڑتا ہے اور عمد کے لیے دوسرا، اور حال اس مقام کے فرہ یا اس کی اس خاص وضع کا نام ہے جو اس شخص میں اس کی خاص استعداد کے مطابق اس وقت ظاہر ہوتی ہے، اس لیے وہ مقام کو کسی اور حال کو وہی گروانتے ہیں مثلاً نفس سبیعہ و شہوانیہ کے مقتضیات کا ترک مقام کہلاتا ہے اور جس نورانیت، اور صفائی روح کی صورت میں اس کے بعد جو تمہارے ادنیجہ بدلتا ہے وہ حال کہلاتا ہے، اور اسی طرح ساتھ کے دل میں نصیحت کے اثر کی صورت، اور مقام توبہ تک اس کی رسانی بھی حال ہے، چونکہ نفس کی اصل فطرت تعانٹے خواہشات ہے اس لیے ضروری ہے کہ توبہ اور زہد سے اس کی تربیت کی جائے، اسی طرح اپنے مقتضیات کی طلب میں اس کی سرشت، سبکسری اور غیظ و غضب ہے، اس لیے اس کا علاج اس طرح ہوگا کہ اس پر نفس سبیعہ مسلط کر دیا جائے تاکہ انسان اپنے اپر جوش کرے، اپنے آپ کو کروہ سمجھے اور اسے پشتے اپر حکر انی حاصل ہو۔

ہم اکثر دیکھتے ہیں کہ انسان خود اپنے اور عتاب کرتا ہے اور اپنا اعتساب کرتا ہے چنانچہ

لہ کسی ارادہ و کوشش کے بیزٹلب پر کسی حالت کے طاری ہونے کو وجہ کتے ہیں۔

لہ وہ کلمات جو غلبہ سال اورستی و شرقتی میں صرفیلیے کرام سے ہے اختیار صادر ہو جاتے ہیں جو بیٹھ خلافِ شرع معلوم ہوتے ہیں، لیکن حقیقت ہے ان میں کسی تبرکی طرف اشارہ ہوتا ہے۔

اسے نہ است دشمندگی محسوس ہوتی ہے، یہ نفس شہوائی نفسِ سبعی کا تسلط ہے اور یہ ایک ایسا  
معنی ہے جو نکتہ کے سمجھا اسے دل میں تارے، اور پیوست کے بغیر حاصل نہیں ہو سکتا، چنانچہ ہم  
اکثر دیکھتے ہیں کہ بعض باتیں دل میں اٹر کرتی ہیں اور یہ اثر آیا۔ عرضہ تک باتی رہتا ہے، یہ قلب پر  
قوتِ دراکر کا تسلط ہے، اس لیے اکابر صوفیہ نے زاجر (گناہوں سے منج کرنے والا جہد) کو توہہ  
کی کنجی قرار دیا ہے، ممکن ہے کہ دنیا کے تغیرات اور حادثات کو دیکھ کر دل خود بخود بھڑک اٹھے  
اور گناہوں سے در بردار ہو جائے، یا کسی واعظ کی بات پر اسے وقت لگ جانے اور یہ کام  
دل اس کی طرف پھر جاتے، اور یہ بھی ہو سکتا ہے کہ اہل اللہ کے سامنے طویل صحبتیں اسے  
آہستہ آہستہ استقامت کی طرف لے جائیں، اس صورت میں زاجر فوری نہیں بلکہ تدریجی ہو گا،  
اور زاجر وجود کا سبب بتا ہے اور وجہ کی حقیقت یہ ہے کہ قلب میں ایسا نغیر پیدا ہو جو تمام  
اطراف کو گھیر لے، اور دل کو جو ارج پر جو گرفت حاصل تھی اسے درہم برہم کر دے اور یہ دھسمہ  
کبھی بے ہوشی کی صورت میں نلا ہر ہوتا ہے، اور کبھی اچھلے کوڈنے اور کپڑے پھاڑنے کی  
مشکل میں، کبھی روشنے دھونے اور غلیمینی کی صورت میں نمودار ہوتا ہے تو کبھی حق تعالیٰ کی طرف  
کشش اور اس کے مساواۓ نفرت کے روپ میں! اور زاجر قلب پر عقل کے فیضان کا نام ہے،  
اور وجود دل کا حکام، اور دل کے ہاتھوں نفس کے قید ہونے کا نام ہے، اس کے بعد بیداری کا  
مرحلہ آتا ہے، یہ ہوتیار اور خبردار ہونے کا نام ہے، یعنی انسان مختلف چیزوں کو مخالف تمجھے ان  
بُطن ہو اور نفرت کرے، یہ عقل کی امداد اس کا قلب کے حکم کے مطابق چلتا اور اس کے اور اس کا  
متضیعیات قلب میں۔ وہ مشغول ہونا ہے، اس کے بعد تمام مخالف، چیزوں سے مکمل طور  
پر اگک ہو جاتے، تمام پرانے طریقے بدل دے عبادات و طاعات میں مشغول ہو جائے،  
نفس کو اس کے فریب پر صبر دلات اور اس کی سرکشی زائل کرے، یہ جو ارج و عادات کو تدبیکے  
مسخر کرنے، اپنے تابع فرمادیتا نے اور اپنے مذہب و مسلک کا پابند کرنے کا عمل ہے، اس کے  
بعد زہد ہے اور یہ اُن مباح چیزوں سے کنارہ کشی کا نام ہے جو دل کو بیادِ الہی کی مشغولیت سے

سے روکتی ہیں، خواہ وہ چیزیں خارجی ہوں، مثلاً کوئی ایسا کام جو انسان کا سارا وقت کھا جائے اور اسے اتنی فرحت نہ دے کہ وہ آخرت کی طرف توجہ کر سکے! یا وہ چیزیں نفسانی ہوں، مثلاً اہل دعیال اور مال کی مشغولیت، کیونکہ ان کی محبت اور انس ذکر کی چاشنی اور حلاوت سے رکاوٹ کا باعث نبی ہے اسی طرح لوگوں کے ساتھ بادوہ گوئی یا شعرونشاعری اور علوم عقلیہ سے دل چپی ایسی باتیں بھی محبوب سے دل کی روگردانی کا باعث ہیں، اس کے بعد محاسبہ اور "ہوش دردم" کا مرحلہ ہے، یعنی ہر لحظہ اپنے حوال پر مطلع رہنا کہ یہ وقت غلطت میں گزر رہا ہے یا حضور میں، معصیت میں بسر ہو رہا ہے یا اطاعت ہیں، پھر اگر وقت حسبِ مشاگز گز رہا ہے تو اس پر شکر ادا کرنا، اور اس کیفیت کے باقی رہنے بلکہ اس میں اضافے کی فکر کرنا اور اگر خلافِ مشاہ ہے تو توبہ کی تجدید کرنا۔

الفرض جو کچھ بیان کیا گیا ہے یہ تہذیبِ نفس کا بیان ہے، خواہ پہلے حاصل ہو خواہ قلب و عقل کی تہذیب و تربیت کے بعد اس محبوعے کو ہم توبہ کہتے ہیں، پھر مقامِ توبہ کی کئی صورتیں میں مثلاً جب ایک مرد بجان ہوتا ہے تو اس میں عورتوں کا میلان پیدا ہوتا ہے، اور آہستہ آہستہ اس محبت کی ساری مقتضیات کا ظہور ہوتا ہے، مثلاً اپنا سارا وقت اس خیال کی نذر کرتا ہے، اور اس کے حاصل کرنے کے لیے جان و مال تک کی بازی لگادیتا ہے، اس سلسلے میں جو چیزیں ظاہر ہوتی ہیں، ہر شخص میں ان کا ظاہر جد اونیعت کا ہوتا ہے، لیکن عقل ان کی اصل کے ایک ہونے کی وجہ سے سب کو متوجہ جانتی ہے، چنانچہ جس وقت اس مرد کا نفس شہوانی مطلع ہو جاتا ہے اور قلب و عقل کا حکم مان لیتا ہے تو اس وقت جو بھی حالات اور کیفیات ظاہر ہوں گی دانا لوگ انہیں ایک ہی نام سے یاد کرتے ہیں، اور وہ نام ہے "توبہ" لیں تو بکام مقامِ توبہ ایک ہے لیکن اس کے نتائج اور احوال زیادہ ہیں، اور نفس کو مسخر کرنے کے سلسلے میں تلب کی پار خصلتوں سے امداد و اعانت کی جاتی ہے، وہ چار خصلتیں یہ ہیں، (۱) کم کھانا (۲) کم سونا (۳) کم بولنا اور (۴) لوگوں سے کم لٹنا۔ اور یہ امداد و اعانت ایسی ہی ہے جیسے سرکش گھوڑے کو رام کرنے کیلئے

کوڑے یا چوک سے امداد حاصل کی جاتی ہے، قلب کی جگت ایک تو تنجیر جو ارجح، اطوار و اوضاع کی تبدیلی اور اشناز میں مشغولیت سے ہوتی ہے اس اعتبار سے اثر تہذیب صدق و ادب کے نام سے موسم کیا جاتا ہے۔

اور دوسرے حیا، شرمندگی، بے چینی، شوق، نداست، اور اپنے آپ پر بیج ڈتاب کھانے سے، اور اس اعتبار سے تہذیب کا اثر وجود ہے، اور نفس شہوانی پر غلبہ حاصل کرنا، حرص و غصہ کو خاطر میں نہ لانا اور طوعاً گھر اسے استقامت پر رکھنا، اس اعتبار سے تہذیب نفس کا اثر صبر ہے، اور عقل کی معرفت اور اس کی بات سن کر اُسے قبول کرنا اس اعتبار سے تہذیب کا اثر تو کل اور تقدیر پر رضا مندی ہے، اور دوستوں کے ساتھ و فاداری، اور ان کے طور و طریق کی پابندی کرنا اس اعتبار سے تہذیب کا اثر تقویٰ اور شعائر الہی سے محبت ہے، اور مطلوب کے مقابلے میں دوسروں کی عمومی سمجھنا اور قلب کے اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہونے کی وجہ سے لمبی خواہش حسب بیان اور غصب و بخل ایسے جذبات پر قابو پانے اس اعتبار سے تہذیب نفس کا اثر فیاضی ہے، اس تحقیق سے معلوم ہو گیا کہ قلب کے اصلی مقامات صدق، صبر، توکل، تسلیم، تقویٰ، محبت شعائر اللہ اور سماحت ہیں، یہی وجہ ہے کہ صوفیانے ان مقامات کے بارے میں طویل گفتگو کی ہے، اور ان کی تفصیلات پوری شرح و بسط کے ساتھ بیان کی ہیں۔

اپنے مافق کے تابع ہونے کے اعتبار سے تہذیب عقل کا ثمرہ ڈوباتیں ہیں: ایک یہ کہ احیان عالیہ سے ڈالنیں جو جعلی افلم کے ساتھ حظیرۃ القدس میں ثابت ہے، اس پر عروق ماساریقا کے ذریعے نمودار ہو، اور اس کے دل میں لقین پیدا ہو جائے مگر اسے یہ پتہ نہ چل سکے کہ یہ لقین اسے کیونکر حاصل ہوا ہے؟ اور اس لقینی چیز کے بارے میں تفصیل کے ساتھ کچھ بیان کر سکتے ہیں۔

داندِ اعلمی کہ مادرے وارد

لیک چونے بجا طرش ناید

(ناپینا کو یہ فو علم ہے کہ اس کی ایک والدہ ہے مگر وہ کیسی ہے اس سے وہ  
بے نہ ہے)

اور یہ لیقین تو تکل اور تسلیم تک پہنچاتا ہے، اور دل اور نفس کو اپنے رنگ میں زگ دیتا ہے، دُوری  
یہ کہ علم عالی کے ظروف میں سے جسے شرع میں "لوح" اور اصل طلاق صوفیا میں عالم مثال سے  
تعمیر کرتے ہیں جو چیزِ الواقع ہونے والی ہے اس کا خواب، بیداری یا صورتِ خیالیہ یا ہمیہ جسے  
کشف کئے ہیں، کی صورت میں اس پر نیضان ہو! اور اپنے ماتحت میں تصرف کرنے کے  
اعنیا سے بھی تندیب عقل کا نامہ دی چیزیں ہیں، پہلی یہ کہ مقدادت سے پہنچنے کا انتقال اور ذراست  
اس کے ذہن میں راسخ ہو جائے اپنے معاملات کے بارے میں فراستِ صادق حاصل ہو جائے  
دل کے کشکلوں اور مخفی باتوں پر اسے اطلاعِ نصیب ہو جانے، دُوسری یہ کہ کتاب و سنت  
اور سلف کے احوال و احوال جو عادتاً اس کے کافوں تک پہنچے ہیں، میں عقل ہر ٹوپی برکت سے  
تصفی کرتی ہے چنانچہ ہر کلے کا مقصد ہر حدیث کی تایل، اور ہر آیت کے اعتبارات و اشارات کا  
اور اک کلیتی ہے، اور اس کے ذہن پر اسماء صفات کی صورت پر تو افگن ہوتی ہے، اور فوری  
لہو پر اس کے ظاہر و باطن کو اپنا مطیع بنالیتی ہے، اور تجلیاتِ معنویہ پوری طرح ظہور پذیر ہوتی ہیں  
یہ سب تندیب و تربیت کے نتائج اور فوائد ہیں، اور تندیب کی اصل دائمی عبودیت ہے،  
اس کا فائدہ عینوں طبیفوں کے لیے عام اور اس کا فتح اس کی ساری اقسام کو شامل ہے، اس  
مقام میں مستقدیم اور متاخرين صوفیہ میں اختلاف ہے، مستقدیم صوفیہ نفس، عقل اور قلب کو  
اپنی زوات اور خصوصیات کے اعتبار سے مہذب بنا مقدم اور زیادہ ضروری سمجھتے ہیں، اور  
 دائمی عبودیت کو ان ریاضتوں کا تہمہ اور تکلیس سمجھتے ہیں اور متاخرين صوفیہ دوام عبودیت کے لیے  
آنماز ہی نہیں کرتے اور نہ اس کے علاوہ کسی دُوسری چیز کو ایسا اہم اور مفید سمجھتے ہیں۔ اس  
نسبت کی تکمیل کے بعد وہ دیکھتے ہیں کہ سماں کے دل میں یہ تنہ کیا برگ و بارلاتا ہے؟ اور  
یہ پوچھ کر چلتا چھولتا ہے؟ اگر استقامتِ طبع اور اسلامتی فطرت کی بناء پر سارے مقولات

نہوں کیا ہے تو درست! ورنہ جو مقامات ظاہر نہیں ہوئے ان کے انہمار کی کوشش کرتے ہیں حقیقت میں متاخرین صوفیا اس محاںے میں صحیح طریقے پر کاربند ہیں، اور بلاشبہ یہ وہ عجیب غیر بنت ہے، جو متاخرین صوفیا کے لیے محفوظ تھی، پس اگر تہذیب نفس اور توجہ و ریاضت، یعنی اور جذبہ محبت سے پہلے ظاہر ہو تو شخص "سامک" اور "مرید" ہے۔

الغرض دوام عبودیت کی دو قسمیں ہیں، ایک کا تعلق زبان اور بخارح سے ہے یعنی اپنے اوقات ذکر و تلاوت، اور حضور قلب اور توجہ خاطر کے ساتھ نمازیں بسر کرے یہ صفت کے ابواب میں سے ایک مشور باب ہے جب کی مکمل تفصیلات "توت القلوب"، "ایجاد العلوم"، "تفہیۃ الطالبین" اور "عوارف المعارف" میں مخرج و بسط کے ساتھ بیان کی گئی ہیں، اور دوسری قسم عقل اور نلبے متعلق ہے، یعنی دل کا محبت سنبھالے اور محبوب حقیقی کے ساتھ پرستہ و الستہ ہو جائے اور عقل یا کرو اور "ہوش دردم" میں مصروف ہو، اور اس بارے میں حضرت خواجہ گان نسبندیہ کے طریق سے زیادہ مفید اور موثر ہم نے کوئی دوسرا طریقہ نہیں دیکھا۔

اور اس مسئلے میں اختلاف ہے ایک گردہ تو باطن کی درستگی پر اکتفا کرتا ہے اور ظاہر کو زیادہ اہمیت نہیں دیتا بلکہ اسے آسان اور معمولی بات سمجھتا ہے، اور یہ متاخرین صوفیا کی علمیوں میں ایک عملی ہے، حضرت خواجہ نسبندیہ نے جو کچھ فرمایا ہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ:

"ظاہر کی اس قدر مقدار کافی سمجھی جائے جو سنت سے ثابت ہے"

اپ کے فرمان کا یہ ہرگز مقصد نہیں کہ سرے سے بنیاد ہی کی لنفی کر دی جاتے، اور اشغال و اذکار میں ہر طبقے کی پروارش اور مقام کی رعایت کا نکتہ پوشیدہ ہے اور ظاہری عبودیت کے بغیر مقام صدق اور نفس و بخارح کی تہذیب و تربیت محال ہے، جب سامک دائمی عبودیت پر کاربند ہو جاتا ہے، اپنا ظاہر و باطن اس کے لیے وقف کر دیتا ہے، کسی وقت بھی اپنے احتساب سے غافل نہیں ہوتا، اور یہ صنعت اس کے قلب کی گہرائیوں اور عقل و نفس کی گمراہیوں میں اتر جاتی ہے، اور باطن کے بطن میں قرار پکڑ لیتی ہے تو لا حالت یہ سارے مقالات

اپنے تمام خواص کے ساتھ ظاہر ہو جاتے ہیں فنِ سلوک میں یہ کیفیت مادہ کا حکم رکھتی ہے اور مقاماتِ ذکرہ صورت کا جیسے کسی بھی قسم کی شبیہ بنانے کے لیے پہلے مومن کی ضرورت پڑتی ہے اسی طرح سب سے پہلے دائمی عبودیت کو استوار اور حکم کیا جائے بعد میں جو بھی مقام ہے وہ درست ہو سکتا ہے حکم

### ثبت العرش اولاً ثم انقض

(پہلے تخت مکمل کر لو پھر اس پر نقش و نگار بناؤ)

دوسرا عبودیت کے درست ہو جانے کے بعد مقامات کا نامور ان تینوں شعبوں کے اصلی مزاج کے مطابق ہو گا۔ پس مقام صدق اس شخص کو محاصل ہو گا کہ جس کا قلب فطری طور پر جوارح اور افعال پر غالب ہے اور اس سے سرزد حرکات میں جوارح اور اوضاع پر قلب کے تسلط کا اظہار

ہو رہا ہو۔

اور جو شخص اپنی اصل فطرت کے اعتبار سے ناقص واقع ہوا ہے اگر اس کے دل میں کسی قوم کی محبت پیدا ہو تو اس کا دل اس قوم کے رسوم و رواج اختیار کرنے پر مال ہو گا اور ظاہری اطوار مثلاً آدابِ لفظت گو، میل ملاقات، اور اچھی پیروں کے تختے تھافت و نیزوں کے سلسلے میں اپنی کسی عادت یہ تبدیلی نہیں کرے گا، ایسے شخص کو مقام صدق کی تکمیل سے معذور سمجھنا چاہیے، اور جس شخص کا دل ممتازت سے خالی ہے اور بھرم معاشر کے وقت بے قابو اور بے صبر ہو جاتا ہے، ایسے شخص کو مقام صبر کے کمال اور اس کے حقوق کی ادائیگی سے بایوس سمجھنا چاہیے، دوسرا عبودیت ایک ایسا تھم ہے جس کا پھنسنا پھولنا اور برگ و بار زین کی استعداد پر موقوف ہے، ویکھنا چاہیے کہ اصل فطرت کے اعتبار سے زین اچھی ہے یا فنر و کلر! اسی اصل کے مطابق آگے اس میں عمل کیا جائے گا، ارشاد باری ہے:

وَلَنْ تَجِدُ لِنَسْتَةَ اللَّهِ تَحْوِيلًا

(او را پ خدا کے دستور کو کبھی منتقل ہوتا ہوا نہ پائیں گے)

اور اگر دوام عبودیت پورے طور پر حاصل ہو گئی لیکن مقامات جلدہ گرتہ ہوئے تو کوئی خوف نہیں، شیخ بازیزید نے اسی نکتے کی وجہ سے ایک ایسے شخص کو جو دوام عبودیت کا مرتبہ تو حاصل کر چکا تھا لیکن ابھی مقامات سے خالی تھا، سلطان الذارین کا القب عطا فرمایا تھا اس عمومی مقاعدے کو سمجھ لینے کے بعد مناسب ہے کہ ان مقامات کی تشریح اور ان میں سے ہر ایک کی طرف توجہ کا اجمالی بیان بھی ہو جائے، صدق خلا ہر کی باطن کے ساتھ مرافقت کا نام ہے یہ صدق احوال سے مأخوذه ہے صدق احوال سے نہیں، اور اس کے وجود کی اصیلیت مزاج قلب کی صحت اور قلب کا جواہر پر غلبہ ہے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:

اگر تیرے دل میں عاجزی ہوتی تو تیرے جواہر میں ضرور اس کے آثار پائے جاتے۔

قلب جواہر پر فرازروانی کرتا ہے اور اپنی محبت کے مطابق جواہر کے آداب اور اوضاع کی کیفیت پیدا کر لیتا ہے، اور جب قلب کی صفت فطری ہو، اور عرصہ دو اتنکہ دوام عبودیت پر کا بند رہے تو اس صفت اور عبودیت کے درمیان ایک مقام پیدا ہو جاتا ہے، اور وہ صدق ہے، اس کے بعد جواہر میں خشوع، گفتگو میں آداب، اور محبوب کے ساتھ نسبت رکھنے والے تمام لوگوں کی تعظیم اور نکیم کا جذبہ پیدا ہو جاتا ہے، شلاؤ اگر کسی ورق پر خدا کا نام لکھا ہوا ہو تو اس کی تعظیم کرتا ہے، اگرچہ اس نے یہ بات کسی سے سنبھالنے کے نہ ہو کہ جس ورق پر اللہ تعالیٰ کا نام لکھا ہوا ہو اس کی تعظیم کرنی چاہیے، اور اگر کسی شخص سے اللہ کا نام سنتا ہے تو جملہ جلالہ کہ کرسٹ جہکا دیتا ہے، گویہ سبق اسے کسی نے پڑھایا بھی نہ ہو، اور جس وقت دوام عبودیت حاصل کر لے مرشد اسے تفصیل کے ساتھ آداب جواہر کی تعلیم ہے اور ان کی نگہداشت کرتا ہے اور مناسب ہے کہ دل کے انتیاد کے ساتھ اس سے مسلسل ان آداب کی محبت خلا ہر ہوتا کہ اس راہ کے فیض کا در اس پر کھل جائے، اور وجد دل کو حیاء، غم، ندامت اور دنیا سے لفڑت ایسے احوال میں مشغول کرنے سے جبارت ہے، مگر شرط یہ ہے

کہ جو ادراج اس شغل سے مغلوب ہو جاتی ہیں، جب دوام عبودیت انسان میں یا استعداد اور موافقت پیدا کر دے اور ادا حلقہ بیانیہ پنی بنائیں مخنوٹری سی رفت بھی رکھتے ہوں، تو یہ سارے احوال اللہ تعالیٰ کی نسبت اور اس کی طرف توجہ کرنے سے پیدا ہوں گے اور ادا حلقہ کے قوام میں رفت کی وجہ سے ان حالات کا دفعہ کرنا دل پر سخت ہو گا۔

اور اس سے جو ادراج کے انتقاد میں زیادتی، بیہوشی اور کپڑوں وغیرہ کے پھاڑنے کی کیفیت پیدا ہو گی، اور یہ دونوں قسم کے وجود اپنی خصوصیات کے ساتھ حال ہوں گے، اور وجود کی استعداد اور قابلیت جو اس شخص کے نفس میں پائی جاتی ہے "مقام" ہے اور اس کا حصول روح کی رفت پر مبنی ہے، اور روح کی رفت، غذا یا میں کی، اپنے اور غم و اندوہ کی کیفیت طاری کرنے، اچھے لباسوں سے استراز اور خوشی و تن آسانی کے ترک کرنے سے حاصل ہوتی ہے اور وجود لوگوں کے ساتھ کم آمیزی سے نصیب ہوتا ہے، بالخصوص ان لوگوں سے جو وجود کے منکر ہوں، یا کم از کم ایسے لوگوں سے جا بکرا چاہتے ہیں، نیز وجود کی بہتری کے خیال کرنے، خیالات کو اس کی طرف ابھارنے، دل کو دوسرا نام اطراف سے بند کر کے اس باب وجود میں مصروف ہونے سے بھی وجود پیدا ہوتا ہے نیز پاکیزہ لغتے اور موثر زیر و بم جو طبعاً دل میں اُتر جاتے ہیں، بھی وجود کا باعث بن جاتے ہیں، ان چند کلمات میں وجود کے تمام اسباب بیان کر دیے گئے ہیں، ان پر غور کیجئے!

یہاں یہ ایک الیسی فاش علی ہے کہ جس کا اکثر جاہل اہل وجود اور تکab کرتے ہیں، اور وہ یہ ہے کہ ان کی طبیعت بشریہ، اطاعت اور دوام عبودیت اختیار کیے بغیر اسی طرح اس لیقین کو تابع کیے بغیر جس کا نزول عقل پر ہوتا ہے پسندیدہ لغات اور راؤں کے زیر و بم سے تاثر ہو جاتی ہے جس طرح جانور گانوں اور پرکشش راؤں سے متأثر ہوتے ہیں، یہ جلا اسے ایک بلند مرتبہ اور متعال اولیاً میں سے اونچی منزل سمجھتے ہیں حاش اللہ شمر حاش اللہ ایک الیسی منزل جس میں انسان اور جانور مشترک ہیں، کیونکہ بلند ہو سکتی ہے اور جب یہ طبیعت دوام عبودیت

سے مل جائے تو غور کرنا چاہئے کہ ان کے ملاپ سے جو نتیجہ برآمد ہوا ہے اس کا میلان ارضی اور سفلی مادہ کی طرف ہے جو بزرگانہ ماں کے ہے یا اس کا میلان عالم علوی یعنی حنفیۃ القدس کی طرف ہے جو بزرگانہ باپ کے ہے اگرچہ پوچھتے ہو تو صبر بھی قلب کے مزاج کی تناول پر موقوف ہے یعنی صبر اسی تناول اور دوام عبودیت کے دریان پیدا ہوتا ہے اور پر بھی دوسرے مقامات کے حصول کی طرح عقل کو قلب پر مسلط کرنے سے حاصل ہوتا ہے، اور اس کی اعانت موقع صبر میں پڑنے، صابرین کے اجر و ثواب پر نکاح رکھنے، اور بے صبری کرنے والوں کی خلاف وہ رانی کا خیال کرنے سے ہوتی ہے۔

اعتماد و توکل کی دو قسمیں ہیں، پہلی یہ کہ وعدہ خداوندی پر اعتماد ہو، اور یہ اس الہام یا کشف سے پیدا ہوتی ہے، جو اور پر سے عقل پر اس طرح نازل ہوتا ہے کہ اس میں جانب مخالف کا اختلال تکمیلی نہیں رہتا، یہاں ایک بُری خصلت ہے جو توکل سے مشابہ ہے اسی وجہ سے عام لوگ اسے توکل سے اس طرح خلط ملطک کر دیتے ہیں کہ ان میں تیز نہیں کرپاٹے اور وہ خصلت بدلتا تور ہے یعنی انجام کارکال لحاظ کیے بغیر اقدام کرنا، یا عیش کوشی میں بتلا ہو کر معاش کی فکر سے بے پرواہ ہو جانا۔

اور تقویٰ حدود شرع کی حفاظت کا نام ہے اسی طرح شعائر اللہ کی محبت سے مراد قرآن مجید، پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم، اور رکعتہ اللہ سے محبت ہے بلکہ ہر اس چیز سے محبت جو اللہ تعالیٰ سے نسبت رکھتی ہے، یہاں تک کہ اولیاء اللہ سے محبت بھی شعائر الہی کی محبت میں شامل ہے اسے بعض حضرات فنا فی الرسول یا فنا فی الشیخ کہتے ہیں، اور سماحت و حرمت سے مراد یہ ہے کہ دل غصہ حرص اور بے صبری ایسے ان مقتضیاتِ قلب کا مطیع نہ ہو، جنہیں نفس قلب پر افقاء کرتا ہے متاخریں صوفیاء بالخصوص مشائخ نقشبندیہ نے قلب کے احوال سے ایک دوسرا حال مستنبط کیا ہے جس سے منقد میں صوفیاء آشنا نہ تھے البتہ کسی قاعدے قانون کے بغیر کبھی کبھار اس کے بارے میں ان سے کچھ چیزیں خاہر ضرور ہو گئیں مثلاً تلمیذ میں تاثیر،

اور حیز عالی میں ہفت کی تاثیر، اس اجمال کی تفصیل یہ ہے کہ انسان میں غلبہ حاصل کرنے اور  
 عدم کی قوت رکھنی ہے، صاحب قوت و عزم جس چیز کی طرف متوجہ ہوتا ہے اسے بہت حقیر  
 اور اپنے آپ کو اس پر غالب جانا ہے اور اس شخص کا جب کسی کے ساتھ کوئی جگڑا ہوتا ہے  
 تو یہ اس پر غالب آ جاتا ہے اور مختلف مغلوب پریشان خوفزدہ اور ہراساں ہو جاتا ہے، اور  
 اگر قوت و عزم کا کام کسی شخص کے ساتھ نہست و برخاست رکھے اس دقت اس پر جو بھی  
 کیفیت طاری ہو، مثلاً غم یا خوشی وغیرہ وہ اس شخص میں سرایت کر جاتی ہے لوگ توت غلبہ  
 کے اعتبار سے مختلف الحال واقع ہوئے ہیں، بعض میں یہ توت پوری طرح پائی جاتی ہے  
 اور بعض میں سرے سے ہوتی ہی نہیں، اور کچھ لوگوں میں یہ قوت دریانہ درجے کی ہوتی ہے  
 لیکن عادات کے جاری ہونے کے وقت یہ قوت معاملات یا گفتگو کے روران یا ذمہ داری  
 اور لذائی جگڑے کے وقت ظاہر ہوتی ہے، اور عادات کے جاری کرنے میں غم و خوشی کی سریت  
 گفت و شنید کے ساتھ ملی ہوئی ہوتی ہے جو اس صفت کی طرف مشعر ہوتی ہے، اسی وجہ  
 عوام اس قوت کو دوسرا تمام قوتوں سے جدا نہیں کر سکتے، اور نہ ہی ان کے دل میں اس کی  
 تصور آتی ہے، جب شیخ صد و ام عبودیت میں مشغول ہوتا ہے، اور اس کی صفات قلبیہ مثلاً  
 محبت، وجد، شوق، بغیر کسی قسم کی بات کیے، اور کام کے مستقل ہوں، اور ان صفات کو  
 ان چیزوں کے ساتھ ملانے کی احتیاج بھی باقی نہ رہے اور یہ خصلت اس کی تمام صفات  
 قلبیہ میں نفوذ کر جائے اور قوت غلبہ بھی اپنا حصہ پالے تو جب شیخ صد اپنے شاگرد کی طرف متوجہ  
 ہوگا، اپنی قوت غلبہ اور تاثیر کے ذریعے شاگرد کی روح کو فابوں میں لے گا، اور اپنی حشم  
 ہفت کو اس کے دل و دماغ میں پیوست کر دے گا تو محبت و لقین وغیرہ سے جو صفت بھی  
 چاہے گا اپنے شاگرد کے دل میں اس کا قیضان کر دے گا، اور اسی کا نام تاثیر توجہ اور نظر  
 قبولیت سے دیکھنا ہے، اور پچ بات تری ہے کہ قوت غلبہ سے توجہ کرنا، اور اپنے طالب کو  
 صفاتِ محمودہ میں سے کسی صفت سے متصف کر دینا ایک بہت بڑی نعمت اور درجے کی

بات ہے، اس کی مثال اس شخص کی ہے جو حقاً پرلو ہے کامکٹا رگڑتا ہے تاکہ آگ سُلکائے،  
کبھی تو اس سے آگ بھڑک اٹھتی ہے اور کبھی نہیں لختی، پھر کبھی آگ کی چنگاری نیچے چل جاتی،  
اور کبھی روشنی کے پنبے میں پڑ کر اسے جلا دالتی ہے، اس کے مقابلے میں ایک دوسرا شخص ہے  
جس نے بہت ساری آگ اٹھی کر کھی ہے اور وہ ہرشٹک و ترپیز کو نہ وقت بلایا حاظ صفات و  
شرائط مجسم کر دالتی ہے، ظاہر ہے کہ ان دونوں میں بہت فرق ہے، اور جب سالک کلمات  
اذکار سے طے ہوتے یقین اور حرف و آواز کے ضمن میں پیدا شدہ التفات سے گز جاتا ہے تو  
اکثر قوتِ مرکہ اور قوتِ واہم اس کی خدمت کرتی ہے اور وہ ایک ایسی وہی صورت تراشتا ہے کہ  
جس کی کوئی شکل و نگت ہوتی ہے اور موجہت، اور یقین کے لیے ایک صورت قائم کرتا ہے،  
تاکہ اس کی شرح و تفصیل پیش کرے اور اس صورت کی مثال اس تعلق کی ہے جو قید و بندے  
آزاد کر دے سفید بازو کو دوبارہ اپنے ٹھکانے پر واپس لاتا ہے، اور بعض اذیان میں یہ یقین صرف  
صورتِ خیالیہ کی شکل میں پھیل جاتا ہے اور اس کو تجلی صوری کہتے ہیں چاہے بیداری میں ہو یا  
نہیں میں، اور کبھی کشف کی ایک عجیب استعداد پیدا ہو جاتی ہے اور کشف حروف کے خواص،  
حرکات اور اشکال تک پہنچادیتا ہے، اور یہ خواص کبھی تروانگی تماشیر کہتے ہیں، اور کبھی کسی  
خاص مقام سے مخصوص ہوتے ہیں اس مقصد کی خاطر جیوانات کو ترک کر کے ملانکہ سفلیہ پر  
اپنی توجہ مرکوز کرنے سے کافی فائدہ ہوتا ہے، اس مقام پر عام صوفیاء ایک بڑے اشتباه میں  
بللا ہو گئے اور دونوں کے دریان فرق کو نہیں سمجھ سکے، اعتبار یہ ہے کہ کوئی عارف ایک آیت  
یا حدیث سنتا ہے اور اس کا ذہن وہاں سے ایسی معرفت کی طرف منتقل ہو جاتا ہے جس کے لیے  
دلالت و ضمی جاری نہیں کی گئی، دلالت و ضمی عبارۃ النص، اشارۃ النص، ایما النص اور ان کی  
قسم سے استدلال کرنے کو کہتے ہیں، بلکہ اس راہ سے کہ حدیث النفس میں ایک خیال سے دوسرا  
خیال اور ایک چیز سے دوسری چیز پیدا ہوتی ہے، اعتبار حاصل ہوتا ہے اور نہیں یا بیداری میں  
خطرات کا انتقال اسی طرح ہوتا ہے جیسا کہ ظاہر ہے مساواتے اس کے اور کچھ نہیں کہ تمام

انتقالات کبھی توحیدیت النفس ہوتے ہیں اور کبھی شیطانی وسوس اور کبھی خاطر عقل، اور عارف کے حق میں یہ سچا الہام اور صحیح تعلیم ہوتی ہے، اور اعتبار مقام عارف اور اس بکھر کے سماں کے درمیان پیدا ہوتا ہے، تم نے تجوہ کیا ہو گا کہ اگر کبھی کوئی گوئی لیلی مجنون کا قدر چھپڑے تو عاشق اپنی در دندری، محبوب کی بے پرواٹی یا اس کی مہر و محبت اور توجہ کے فسانے دل میں دھرا نے اور یاد کرنے لگ جاتا ہے اور اس طرح وہ بہت لطف اٹھاتا ہے حالانکہ یہ لیلی کا قصد ہے اور نہ اس سے مستنبط کوئی بات! بلکہ یہ سننے والے کے مقام سے اس کلے کے ملنے کی بناء پر پیدا شدہ صورت ہے لہذا اعتبار میں اہم بات ذہن کا انتقال ہے نہ کہ دلالت کے طریقوں کا لحاظ، تمہیں معلوم ہونا پاہیزے کہ آنحضرتی اللہ تعالیٰ وسلم نے قرآن مجید میں تدبیر و تفکر کے لیے فِنِ اعتبار کو مخون خاطر رکھا ہے، اور اسی کے مطابق ایک بھروسے پایاں چھوڑ دیا ہے مگر اس علم سے بحث ہماری اس کتاب کے موضوع سے خارج ہے۔ الغرض اعتبار ایک ایسا فن ہے جس کے امراض چواب بہت وسیع ہیں، تفسیر عالیٰ السیان، حقائق سلمی اور شیخ اکبر اور شیخ الشیوخ سُھر و روایت کے کلام کا ایک خاص حصہ اعتبار کے موضوع سے متعلق ہے۔

جب ساکن نفس، عقل اور قلب کی تہذیب سے فارغ ہو گیا، اور اس راہ کے روازے اس پر گھل گئے تو اس کے بعد نفس، روح اور ستر کی تہذیب کی ضرورت ہے، وہ تہذیب نفس جو اس نے پہلے حاصل کر لی ہے اس تہذیب نفس سے جو مطلوب ہے بالکل جد اگاثہ چیز ہے اس اجمال کی تفصیل یہ ہے کہ نفس کی شرارت و وقق پر ہے ایک یہ کہ نفس مرغوبات طبعیہ یا مرغوبات سبعیہ ایسی اپنی مقتضیات طلب کرتا ہے اور عقل و قلب کو پریشان کر دیتا ہے اور اپنا بیشتر وقت ان بُری عادات میں صرف کرتا ہے، اس کا علاج عقل کو قلب پر غالب کرنا اور قلب کو نفس پر مسلط کرنا اور دونوں کے درمیان مقامات کا پیدا ہونا ہے، جیسا کہ گزر چکا ہے۔ دوسری یہ کہ نفس اپنے شہوانی اور سبعی مرغوبات فرموش کر چکا ہو، اس صورت میں نفس کو بتنا کہ بد و اس میں مشوق کی صورت اور لذت وصال نہ پاؤ گے، اور جس قدر ڈھلو اس میں

حسب جاہ دمال کا کوئی اثر تھیں مکھانی نہ دے گا، لیکن اس میں سے ایک سیاہ دھوائی اُٹھے گا جو روح اور سر کو مکدر کر دیتا  
 اور اس میں سے ایک ایسا غبار اُٹھے گا جو ان دونوں آئینوں کو تاریک کر دے گا، اور اسے ایسی لمحی پیدا ہوتی ہے جو روح اور  
 سر کو جو آپس میں شیر و شکر ہوتے ہیں بذریعہ کر دیتی ہے اس غبار کی حقیقت میں جس قدر غور و خوض  
 کرو گے سمجھ نہیں آتے گی کہ کیا چیز ہے؟ اور اس دھوئیں کی اصلیت معلوم کرنے میں  
 عقل چیران اور درماندہ رہ جاتے گی اسے مطلقاً پتہ نہیں چل سکے گا کہ یہ کہاں سے اٹھتا ہے  
 لیکن عارف ناقہ بغنجی جانتا ہے کہ یہ دہنی نفس ہے جس کی وجہی عادتیں کبھی نہیں چھوٹتیں، اور  
 اسے کسی وقت بھی اس نفس کے ساتھ جہاد کرنے سے فراغت نصیب نہیں ہوتی، جاننا چاہیے  
 کہ اصولی طور پر روح کی دو صفتیں ہیں، ایک یہ کہ وہ حنفیۃ القدس کے وسط میں قائم تھی اعظم  
 کی طرف منجذب ہوتی ہے، اور اس تھجی کے مقابل نفس کلیہ سے چمٹ جاتی ہے اور وہاں سے  
 اس پر اطمینان اور بے کیف آرام کا فیضان ہوتا ہے اور یہ صفت روح کے لیے بہت اونچے  
 درجے کی حیثیت رکھتی ہے، اور اپنے ٹھنکانے کی طرف اس کی انتہائی حرکت ہے، دوسرا یہ  
 صفت اس کا ارواح طیبہ اور ملائو اعلیٰ کے ساتھ جمع ہونا، اور ان کی طرف کھچنا ہے، اس  
 صفت کا اشریعہ ہے کہ یہ ان سے اس طرح اثر قبول کرتی ہے جس طرح موم اس انگوٹھی کا اثر  
 قبل کرتی ہے جو اس پر رکھی جاتے، انگوٹھی کے نقوش موم کے جسم پر چھپ جاتے ہیں اور  
 یہ اثر اصل میں ایک اجمالی امر ہے جس میں احوال و اوقات کے تفاضلوں کے مطابق مختلف  
 آثار کی طرف دست دست پیدا ہو جاتی ہے کبھی باہمی مخاطبত کا سلسلہ ہوتا ہے، اور اس کا سبب  
 عقل کی مبادرت ہے اور کبھی واردات کا سلسلہ ہوتا ہے، اس کا سبب قلب کی پیشستی ہے اور  
 یہ صفت مرتب روح کے پست ترین درجات میں سے ہے، اور اس کا منشاء اس کا اپنے  
 منزل اعلیٰ سے چیخنے رہ جاتا ہے اور یہ بعض آلات الشوں کی وجہ سے ہوتا ہے جن میں طبیعت ملوث  
 ہو جاتی ہے، اور بعض اوقات اپنے اور تحریر کیا گیا ہے کہ تھجی اعظم سے روح پر ایک نور کا فیضان  
 ہوتا ہے جسے ایک طرح آنفاب کی ایسی شیاع سے تشبیہ دے سکتے ہیں، جو جسم آنفاب کے

بپھر ہو، الغرض یہ انجذاب تجلیِ عظم کی نسبت سے ہو یا ملا، اعلیٰ کی نسبت سے محبت خاصہ کے نام سے موسم کیا جاتا ہے، اور یہ محبت ایمان کے علاوہ ہے جس کا مقصود عقائدِ حقدہ پر عمل کا یقین و اعتماد، اور ان عقائد پر قلب کی اتباع ہے، اور یہ محبت اس شوق اور ڈرپ کے بھی علاوہ ہے جس کا منشاء قلب اور جوش ایسے مقولہ و جد کے ساتھ مقصود ہوتا ہے، بلکہ محبت خاصہ تو زمین کی طرح ہے جو اپنے مرکز کی طرف میلان رکھتی ہے، یا اس ہو اکی طرح ہے جو اپنے مقفرت کی طرف مائل ہے، دنالوگ اچھی طرح جانتے ہیں کہ یہ میلان چیز ایک ہے جو دشکلوں میں تنشکل ہوتی ہے، فراق کے وقت تیر شوق و حرکت سے متاثل ہوتی ہے، اور وصل کی حالت میں اطمینان و سکون کے روپ میں، پس محبت خاصہ یہی میلان ہے بلکہ یہی میلان جگہ وہ اطمینان و سکون کے ساتھ متشتمل ہوتا ہے اور اس کا منشاء وہ جذب ہے جو بھی آدم کی ارواح کی نسبت سے تجلیِ عظم میں موجود ہے اور اس کا منشاء وہ انجذاب ہے جو اس تجلیِ عظم کی پر نسبت طبائع ارواح میں کھاگیا ہے۔

اس جذب و انجذاب کی مثال اس نسبت کی ہے جو تناطیس اور لوہے میں ہے، پس محبت خاصہ تجلیِ عظم کے ساتھ پیوستگی، نزدیکی، ہم آغوشی اور شعلہ باتے الفت کی انگیخت اور ایسے دوسرے امور ہیں، اللہ تعالیٰ ہی حقیقت حال نیادہ بہتر جانتا ہے س

ببلے برگ گلخونوش زنگ در منقار داشت  
واندران برگ و نوانحش نالہانتے زار داشت

گفتمش در عین وصل ایں ناله و فریاد پیست  
گفت ما را جلوہ معشوق در ایں کار داشت

(ایک ببل نے خوش زنگ پھول کا پتا اپنی چونچ میں پکڑ کھاتھا اور اس کے باوجود وہ بدستور فریاد و فغاں میں مصروف تھا، میں نے اس سے پوچھا کہ وصال میں یہ فریاد و فغاں کیسی؛ کہنے لگا یہ بھی جلوہ معشوق کی نیزگیاں ہیں)

اسی طرح اصولی طور پر ستر کی بھی دو صفتیں ہیں، ایک یہ کہ وہ تجھی اعظم کا مشاہدہ کر کے اس کا اور اک حاصل کرے اس کے حضور حاضر ہو، اور اس بارے میں جو بات بھی کہی جاسکتی ہو اسے حاصل ہو، اور یہ ستر کے مراتب میں سے سب سے بلند مرتبہ ہے، اور دوسرا یہ کہ ارواح طبیعت اور ملائے اعلیٰ کا جو تجھی اعظم کے گرد مجتمع اور اس کی طرف منجذب ہیں، دیکھنا، ملاقات کرنا اور ان کا مشاہدہ کرنا ہے، اور یہ ستر کے مراتب میں سے ادنیٰ مرتبہ ہے، اور اس کا غشایہ ہے کہ ستر بعض طبعی آلاتشوں کی وجہ سے اپنے اعلیٰ مراتب کے حصول سے پچھے رہ گیا ہے اور اس صفت کا اثر اس تجھی کی خبر دینا اور اس سے آگاہ ہونا ہے، اور اس کو بغیر سے فیض کر سکتا ہے، یہ اثر پذیری انگوٹھی کے موسم میں اثر سے مختلف ہے، اگر عقل بدقت کرے تو کشف ہو گا اور اگر قلب بھی اس کا موافق بن جائے تو معرفت ہو گی، پھر مشاہدہ ستر اور اس لقین کے درمیان جس کا فیضان عقل پر ہوتا ہے، فرق ہے، اور وہ فرق یہ ہے کہ مشاہدہ اس چیز کے حضور و ظہور کو کہتے ہیں جس کی تلاش کی جا رہی ہوتی ہے مگر لقین تو پس لپشت باور کرتے اور آن دیکھی چیز کو جانے کا نام ہے، یہاں ایک بہت بڑا مغالطہ ہے جسے ہر صاحب و مددان حل کرنے کی طاقت نہیں رکھتا، اور وہ یہ ہے کہ کبھی قوتِ واحد عقل کی خدمت کرتی ہے اور لقین کے لیے شرح و تفصیل گھر تی اور ایک صورتِ دہمی تراش لیتی ہے، چنانچہ جس وقت صاحب و مددان پر یہ صورتِ دہمی غالب آتی ہے تو وہ سمجھتا ہے کہ یہ مشاہدہ ہے ان دونوں میں امتیاز کے لیے وہ ہر چیز اپنے علوم و معارف کے گھوڑے دوڑاتا ہے، مگر اس کی پیش نہیں جاتی، اس لیے کہ اگر یہ کہیں کہ مشاہدہ آمد ہے اور صورتِ دہمی آورد، تو یہ بات بھی درست نہیں، کیونکہ آور دنیا بادہ عمل کی وجہ سے خود آمد کی مانند ہو جاتی ہے، اور آمد اپنادی مرحلے میں آورد سے مشابہ ہوتی ہے، اور اگر کہیں کہ دہم طبیعت، وضع اور مکان میں مقید ہونا ہے اگرچہ وہ ہیز (مکان)، انتہائی لطیف ہو اور تجھی اعظم تو کسی طرح بھی کسی مکان میں مقید ہوتی ہے اور کسی خاص وضع کی پابند ہے، تو یہ بات بھی سُود مند نہیں، کیونکہ ہیز وہی انتہائی

لطافت اور نزاکت کی وجہ سے مجرد مغض کے مشاہدہ ہو گیا ہے اور صوفی کے لیے اس میں فرق کرنے کا کوئی امکان باتی نہیں رہا، اور اگر کہیں یہ صورت وہ یہ خواس میں ہے اور مشاہدہ تو خواس سے باہر بلکہ شش جهات سے بھی خارج ہے، تو اس کا کیا فائدہ؟ اس لیے کہ وہ خود خواس کی احاطہ کر دے اشیاء کو غیر احاطہ شدہ سے تمباز نہیں کر سکتا۔

الغرض یہ ایک ایسا مشکل مسئلہ ہے جسے کسی کامل، صاحب تکلین شخص کے علاوہ کوئی دوسرا حل نہیں کر سکتا، اس کے باوصفت اگر یہ صورت اپنی طافت اور نزاکت میں مجرد مغض کے مشاہدہ ہو جائے تو یہ بجا تے خود ایک ایسی کیمیا ہے جو ستر کے مراتب کے قریب پہنچاتی ہے، اور روح اور ستر کے درمیان عجیب حالات پیدا ہوتے ہیں، لپس اگر یہ دونوں اپنے اصلی مستقر پر پہنچ جائیں اور اپنے اوچ پر ترقی کریں اور نفس بھی اپنی نشرارتون سے رُک جاتے تو اسے تجلی اعظم کا مشاہدہ حاصل ہو گا، اور یہ مشاہدہ اسے ایک عجیب کشش، نادر الفت، بے مثال محبت اور الفت کی جلوہ ریزیوں کے ساتھ نصیب ہو گا اس کیفیت کا نام "ہدیت اجتماعیہ سے اتصال" ہے اور اگر اس حالت کا اثر علب و عقل پر پڑے تو خواس اور چوارح اپنے اپنے کام سے معطل ہو جاتے ہیں، اسے غیبت اور "وجود عدم" کے ساتھ اتصال سے تعبیر کیا جاتا ہے اور اگر ستر اپنے بعض امور سے پہلو تھی کرے اور روح نے اپنے اوچ پر ترقی کی ہوئی ہو، تو ایک حالت کا ظہور ہوتا ہے جسے "ہبوط" کہتے ہیں جس طرح بلل پھول کا سامنا ہوتے ہی بیقرار ہو جاتا ہے اس وقت اسے پھول کی طرف توجہ اور اس کے مشاہدے کا بھی ہوش نہیں ہتا اور اگر ستر اس سے بھی زیادہ پہلو تھی کرے تو اس کیفیت کا ظہور ہوتا ہے جسے "انس" سے تعبیر کیا جاتا ہے، اور اگر ستر بدستور اپنے کام میں مصروف ہے، مگر روح نے تنخلف کیا ہے تو حالت "صرفت" ہے، اگر روح کا تنخلف بڑھ جاتے تو تفرقہ ظاہر ہو گا وہ دیکھنے کا سہی لیکن مشاہدہ اور اس کی لذت محسوس نہیں کرے گا، اور اگر اس حالت میں نفس کا دھوان آئے اور روح و ستر سے مل جائے اور انھیں پریشان کر دے تو یہ حالت "قبض" کہلاتی ہے، اور اگر نفس اس حالت کا

مطیع بن جاتے اور اپنے آپ سے ہی خوشی و مسرت محسوس کرے اور اس انس کی شرح و تفصیل خوشی سے کرے تو یہ کیفیت "بسط" کے نام سے موسم ہوتی ہے، اور اگر بعض حالات میں اتصال نصیب ہو اور بعض میں نہ ہو تو اسے تجلی و استئنار کہتے ہیں، اور اگر اتصال کی ایک قسم ایک وقت ظہور پذیر ہو اور دوسرے وقت مت جاتے تو اسے لوامع اور سو اطع کہتے ہیں، اور یہ سب مقام قلب اور عقل سے رُوح اور بتر کی طرف ترقی کے ابتدائی مرحلے میں ہوتا ہے اور کبھی اتصال نسمہ کے بعض جگابات میں پوشیدہ ہوتا ہے اور اس کا باقی حصہ مخاطبات واردات، خواطر اور دواعی حق کی صورت میں ظاہر ہوتا ہے، اگر قلب سبقت کرے تو وہ بحکمت حال کے ساتھ زیادہ مشاہد ہوتا ہے اور اس نکتہ سے جو علم نکلتا ہے وہ قلب کے ذریعے نکلتا ہے، اور اگر عقل سبقت کرے تو وہ نکتہ اور اک اور ذکاوت سے زیادہ مشاہد ہوگا، اور اس کے ذریعے دل پر جو حالت گزرے گی وہ عقل کے واسطے سے ہوگی، اور اگر روح و رستر اپنے پست مقام میں نیچے اُتر آئیں، تو انہیں ملاد اعلیٰ کے ساتھ اتصال اور ان کے زمرے میں شرکت نصیب ہوتی ہے، ارشاد باری ہے:

یَا يَاهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَةُ إِنَّ رَبَّكَ سَرِّاً ضَيْفَهُ فَادْخُلْ فِي عِبَادِي

### وادخل جنتی یہ

داۓ نفس مطمئناً! اپنے پر دگار کی طرف رجوع کر لے اس حال میں کہ تو اس سے راضی اور وہ تجھ سے راضی۔ پھر میرے (خاص) بندوں میں داخل ہو کر میری جنت میں چلا آ۔ اور اگر یہ اتصال اور شرکت نسمہ کے بعض پر دل میں مستور ہو جائے تو پھر مخاطبات، خواطر اور دواعی تکمیل کی صورت میں ظہور پذیر ہوتا ہے، اور کبھی بتر اپنے بلند مراتب میں اور روح اپنے پست مراتب میں ہوتا ہے اور کبھی اس کے عکس ہوتا ہے ان میں سے ہر ایک کی تفصیلات ہیں، جبکہ ان کا اہل ہی سمجھ سکتا ہے حضرت ہر سخن وقت وہ نکتہ مکانے وارہ

واضح رہے کہ صوفیانے فنا و بقا کے مسئلے میں خاصی طویل بحثیں کی ہیں، تاہم نص یا اجتہاد سے انہوں نے اس کی توضیح نہیں کی، اس بارے میں جو کچھ اس فقیر (شاد ولی اللہ) نے سمجھا ہے وہ یہ ہے کہ جوارح اور ان لطائف میں سے ہر ایک اپنی اپنی بگد علیحدہ حکم رکھتا ہے اور جس وقت یہ آپس میں مل جائیں تو وہ حال سے خالی نہ ہوں گے، یا ان کی کیفیت یہ ہو گی کہ باہم پارے میں پانی اور چاندی، یا کمان میں کھڑی اور سیناگ کی طرح ایک دوسرے کے متصل اور مددغ ہوں گے، یا پھر ان میں سے ہر ایک اپنے حکم میں مستقل ہو گا، البته جسم کی ترکیبی ضرورت کے مطابق دوسرے کی امداد و اعانت کرے گا، حالت اول میں غلبہ، سکر، محوا و روجد پیدا ہوں گے اور دوسرا صورت میں صحون، تمکین اور استقامت حاصل ہو گی اور لوگوں میں سب سے بڑا اور عظیم و ہی آدمی ہے جو تمکین غالب کا مالک ہے، اور جس کا ہر طبقہ اپنے حال میں مستقل ہے، امتراج کی صورت میں اگر جوارح، نفس شہوانی، اور نفس سبیعی کا غلبہ ہوتا ایسا شخص فاسقین اور منافقین میں شمار ہو گا، اور ان کا مختصر بیان چیخے گزر چکا ہے، اور اگر دوام عبوریت دل میں اٹھ کرے، اور اس صفت کی وجہ سے دل، عقل، جوارح اور نفس پر غلبہ حاصل کر لے تو غلبہ، سکر اور روجد پیدا ہوتا ہے، اکثر ایسا ہوتا ہے کہ صاحبِ دل کی عقل مغلوب ہوتی ہے مادر وہ اس ہیجان کے وقت دنیا کی کوئی بات سمجھتا ہے اور ناخخت کی اور نہ ہی اپنے فائدے کی کسی بات کا اور اس کر سکتا ہے، بلکہ سردی گرمی، درد والم کے احسان تک سے بدلے نیاز ہو جاتا ہے، یہی وجہ ہے کہ اکثر اہل وجہ اپنے آپ کو نزیں پر یا پتھر پر پٹک دیتے ہیں یا بندی سے نیچے گرا دیتے ہیں، اور اگر عقل غالب آ جاتے تو استقامت اور علم میں سچنگی حاصل ہوتی ہے اس لیے پہلی حالت کو فنا اور دوسرا کو بقا کے نام سے موسوم کرتے ہیں، اسی طرح پہلی کو غلبہ اور سکر، اور دوسرا کو تمکین اور صحون جبی کہتے ہیں، قلب، جوارح، عقل اور نفس پر روح کے غلبے کا نام محوا اور ان تمام پرستار کے غلبے کا نام غلبت ہے، اور یہ ساری "وجود ظلمانی" کی فنا اور وجود رو جانی کی بقا کی تفصیلات ہیں، اس کے بعد ایک اور فنا ہے جس کا ذکر اگلے باب میں آ رہا ہے۔

خلاصہ کلام یہ کہ ان تمام مطابق کی تہذیب و تربیت کا طریقہ اجمانی طور پر یہ ہے کہ اپنے خلا ہر کو  
وائمی عبودیت کا پابند بناتے اور باطن کو "یاد کرد" میں مصروف رکھے، تاکہ ہر ایک اپنا حصہ  
ساحصل کر لے، اس کی مثال یوں ہے کہ جس طرح پافی درخت کی زیر زین بڑی میں ڈالتے ہیں،  
لیکن درخت کی طبعی افتداد کی بنابر ایک مقررہ نظم و ترتیب کے مطابق اس میں شاخیں اور پتے  
چھوٹتے ہیں اور بچل پھول نمودار ہوتے ہیں، اور تفصیل طور پر ان مطابق کی تربیت یوں سمجھئے  
کہ "ذکر بالجہر" ضربات شدیدہ کے ساتھ کرے اسی طرح "جبس نفس" اور وہ بالطفی تعلیم  
اختیار کرے جو مشائخ نقشبندیہ کے ہاں منقول و متواتر چلی آئی ہے۔ اس کے علاوہ روح پر  
اور شوق انگیز نغموں سے اپنے دل کو زندگی کے! اور وائمی مہارت اور تملادت اور اوراد کی نورانیت سے  
اپنے آپ کو منور کرے، اسی طرح اولیا نے کرام کے ارواح کی نسبت اوسیہ روح کی بالیدگی اور  
پردوش کا باعث ہے، اور صفات الہی کا مرآقبہ اور اسماء اللہی میں تدبیر و فکر عقلی میلاد و صفائض کرتا ہے  
اور یاد و اشت محض جس میں ہروف و آواز کا دخل نہ ہو جیسا کہ نقشبندیہ کا معمول ہے، ستر کو ہوشیار  
اور متفقیہ کرتا ہے، اور اکثر دیکھا گیا ہے کہ نفس شہوات، غلبہ یا اپنے ہم جسموں پر تنفق ایسے مرغوبات  
کا تقاضا کرتا ہے، مگر یہ شخص نفس کو ان ردائل سے روکتا ہے، اور اس کی مخالفت کرتا ہے،  
چنانچہ ایک لمبا جھگڑا قائم ہو جاتا ہے، اور معاملہ نفس کے ساتھ جہاد، مگر، اور گھنیم گھننا ہونے تک  
پسخ جاتا ہے، اس وقت بڑی بے مزگی پیدا ہو جاتی ہے لیکن جس وقت یہ غبار ملیٹھ جاتا ہے  
اور شورش تھم جاتی ہے تو روح سے ایک عجیب قسم کا فوز نمازی ہوتا ہے جو سماں کے ظاہر و  
باطن کو گیر دیتا ہے، یہ وہ عجیب کیا ہے جس سے عوام آشنا نہیں، اور وہ نادر دولت ہے جس  
کی طرف اس راہ کے راہیوں کے علاوہ کسی کی راہ نہیں، شیخ ابو یحیم بن ادہم نے بلاشبہ اپنی  
اس واردات میں اسی نورانیت و حلاوت کی طرف اشارہ فرمایا ہے کہ "میں نے دو رفعہ نفس کو  
اپنے مقصود میں کامیاب ہوتے دیکھا ہے"۔ پھر آپ نے مخالفتِ نفس کے دو قضاۓ بیان فرمائے۔  
ہمارے نزدیک چند چیزوں سے مطابق کی تہذیب و تربیت کی بحاجان ہو سکتی ہے، ایک

یہ کہ وہ چیز بوجہم نے ہر طبقے کے لیے متعین کی ہے اس میں حلاوت پانا اس سے محفوظ ہونا اور اس میں لذت پانا، دوسری یہ کہ ہر ایک کی نسبت مختصر اور ہر ایک کے مقام کے ساتھ اس کی پہچان ہوگی، صاحبِ لقین صاحبِ عقل ہے، اور صاحبِ وجود و شوق صاحبِ قلب ہے، اور جو یادِ اشت کی نسبت رکھتا ہے وہ صاحبِ ستر ہے، اور جو نسبتِ اوسیہ یا نسبتِ طمارت و عبادت رکھتا ہے وہ صاحبِ رُوح ہے، اور تہذیبِ طائفت کی صرفت کے لیے تیسری بات ان حالات و افعال کو ملاحظہ رکھنا ہے جو ان طائفت کی تہذیب پر دلالت کرتے ہیں، اور واضح رہے کہ سماں پر طائفت کی تکمیل سیرے کے بعد اسی طبقے کا غالب ہوتا ہے جو اصل فطرت میں زیادہ تو ہی ہرگذاں پس جس شخص کا قلب زیاد و قوت کا ہو گا وہ انتہا تک جذب شوق اور اضطرار پاتا رہے گا، اگرچہ تم طائفت کی تہذیب کی فضیلت حاصل کر چکا ہو اور صاحبِ عقل ہمیشہ اعتبارات اور معنوی تخلیقات سے فیضیاب ہوتا رہے گا، اگرچہ وہ جبی اپنی سیرے میں تمام طائفت کا احاطہ کر چکا ہو، اسی وجہ سے اس قسم کے معارف شیخ مجی الدین محمد بن عربیؒ کے کلام میں بشارت ملتے ہیں، اور صاحبِ رُوح مناسباتِ رُوح سے لطف اندوز اور صاحبِ ستر احکامِ ستر سے لذت یاب ہوتا ہے، ارشادِ خداوندی ہے:

کل حزبِ پمالیہم فرجون۔

اس مقام پر کسی غلطی کا ارتکاب نہ کر مبیطیو! اور نہ ہی کسی کامل سے آناز کارکی کوئی با تین دیکھ کر بدگانی میں ٹرو، کیونکہ دُو تو اس طبقے کی خبر دے رہا ہوتا ہے جو اس پر غالب ہوتا ہے۔

اس مقام پر دو اور گھرے اور باریک نکتے ہیں، ایک یہ کہ طائفت کی سیر کرنے والوں میں ایک گروہ ایسا ہوتا ہے کہ ان کے مزاج کی افتادہ ہی اس طرح ہوتی ہے کہ ان کا قلب نفس شہوی کی قید میں میغد ہوتا ہے اور اسے کبھی بھی نفس شہوی کی قید سے کامل رہائی نصیب نہیں ہوتی، جس وقت یہ گروہ نفس کے غلیظ جگات سے چھٹکا راحاصل کر لیتا ہے، تو لمحات ان لوگوں کے نفس شہوانی کے تھاضے انتہائی طبیعت اور نازک ہو جاتے ہیں، چنانچہ ان لوگوں پر امارد کو دیکھنے کی خواہش کا غلبہ ہوتا ہے یا مرا امیر کے سماں کی خواہش پیدا ہوتی ہے اور یہ لذتِ دل اور

عقل کو اپنی طرف کھینچتی ہے اور اس سُبْری خصلت اور دلگشی عبودیت کے درمیان عجیب و غریب نتائج ظاہر ہوتے ہیں جن کے حل کرنے میں عوام سیران و درمانہ رہ جاتے ہیں، یہی دُوہ مقام ہے جس کے متعلق اسلاف میں سے کسی نے دوسرے کے متعلق کہا ہے کہ حظر ”کاش کر دے و گز شتے“

اور یہ صدر عجمی انسی لوگوں کے حق میں کہا گیا ہے حظر  
کفر گیر کاملے ملت شود

اسی طرح باقی باتوں کو سمجھنا چاہیے، اور احکام سُبْریہ جو بعض کالمیں سے منقول ہیں، اور توجہ کرنے اور کسی سے بوجھدا تارنے کے سلسلے میں ظہور پذیر ہوتے ہیں، کو بھی اسی پر قیاس کرنا چاہئے، دوسرا نکتہ یہ ہے کہ ملت مصطفویہ علی صاحبها القلوۃ والسلام کے مختلف ادوار میں سے پہلے دور میں لطیفہ جوارح غالب تھا، یعنی لطیفہ قلب، جوارح اور قوی میں مضھل ہونے کے اغیار سے اور ان کی تقویم کے لحاظ سے، پس ان لوگوں کی باتیں ظاہر شرعاً پر محظوظ ہیں، الگچہ ان چیزوں کے ضمن میں خواص کو اجمالی طور پر طائفت کی سیبر صحی میستر ہوتی رہی، ان اوراق میں جو کچھ تحریر کیا گیا ہے یہ سید اطاائف کے علوم کے اصول و کلیات کا خلاصہ ہے۔ اللہ ہی حقیقت حال زیادہ بہتر جانتا ہے اور وہی آخری پناہ گاہ اور انجام کار کا مانک ہے۔

---

## لطائفِ خفیہ کی تہذیب کا بیان اسے علومِ حقایق اور اشارات سے بھی تعبیر کیا جاتا ہے

لطائفِ خفیہ کے مباحثہ میں غور و فکر سے پہلے یہ بات اچھی طرح ذہنِ نشین کر لینی چاہیے کہ حقایق اور ان لطائف کے احکام سے ذہنِ مالوف ہیں اور ذکان ان سے مانوس ہیں، اس لیے ان سے صرف وو قسم کے لوگ فائدہ حاصل کر سکتے ہیں، پہلے وہ جوان کے کمال کے قریب پہنچے ہوتے ہیں اور ان کی تہذیب کی صلاحیت رکھتے ہوں، ایسے لوگ اگر یہ بحثِ نشین تو یہ اسے صحیح اور مستقیم صورت میں تصور کریں گے، اور یہ تصور ان کی فتح و کامرانی کا سبب بنے گا اور دوسرے وہ جوان لطائفِ خفیہ کی اجمالی معرفت رکھتے ہوں، لیکن تفصیلی معرفت کے لیے ان کے حصہ میں گنجائش نہیں ہوتی، ایسے لوگ اگر یہ مباحثہ پڑھیں تو ان کی اجمالی معرفت تفصیلی بن جائے گی، اور عمل و ریاضت سے حاصل کردہ چیزِ اللہ تعالیٰ کی طرف سے وہی چیز کے ساتھ مل کر مholm ہو جاتی ہے، جو شخص ان مباحثت کی باریکیاں سن کر سمجھ لے تو درست ورنہ اسے اس کے قابل چھپوڑے اللہ اس پر اپنی رحمتیں نازل فرمائے تاکہ جس روز شرخُص اپنے پورا دگار کے سامنے اپنے اسرار و بجید میں کرے گا، تو وہ بھی ان علوم کو پیش کرے اور ہر شخص پر واضح ہو جائے کہ حق کیا ہے اور باطل کیا تھا؟

الغرض جس وقت ساکن مذکورہ لطائف پنجگانہ سے فارغ ہو جاتا ہے تو اس کا سابقہ روحِ علوی سے ہوتا ہے اور یہ روحِ علوی دو چیزوں سے مرکب ہے، ایک نفسِ ناطقة جو نفسِ کلیہ کے سر کا ایک ملید، یا نفسِ کلیہ کی شمع کا عکس یا فردگی، یا کسی ذکسی طور پر حقیقت کا حقدم ہے، یہ

ساری مثالیں اس پرمنطقی ہو سکتی ہیں اور نفوسِ معدنیہ، نفوسِ نباتیہ، نفوسِ حکیمیہ، اور نفوسِ شیطانیہ میں سے ہر قسم اس نفسِ کلیہ کا ایک بلند یا لکھ سے ہے، البتہ ہر نفس کا حکم علیحدہ ہے، اور نفوس کا آخری دورہ نفوس کا معلم ہیں، جس طرح نفوسِ فلکیہ نفوس کا پہلا دورہ ہیں، پس جس طرح نفوسِ فلکیہ نفسِ کلیہ سے قریب تر ہیں، اسی طرح نفوس کا معلم بھی کسی نہ کسی وجہ سے نفسِ کلیہ سے قریب تر ہیں تاہم ایک قرب سے دوسرے قرب تک فاصلہ ہو گا، اگر اس مسئلے کو اچھی طرح سمجھنا چاہتے ہو تو جان لو کہ ہر نفس کا ایک خاص مادہ ہوتا ہے، اور نفسِ کلیہ اس مادے کی استعداد کے مطابق ظاہر ہوتا ہے، اور اسی مادہ کے لیے ایک خاص علمتی لباس پہن لیتا ہے، جس وقت مادہ ایک وفعہ نفسِ کلیہ کے فیض کی تندیب سے بہرہ در ہو جاتا ہے تو وہ نفس کے قابل ہو جاتا ہے، جب دوسری بار فیض سے مذہب ہوتا ہے تو لازماً ایسے نفس کے قابل ہو جاتا ہے جو پہلے سے زیادہ طیف، مصقاً اور عقلمند ہوتا ہے، پھر جس وقت یہ عناصر آپس میں مل کر متحد ہو گئے اور زمین و آسمان کی دریافتی کائنات ظہور پذیر ہوئی تو بھر نفس موجز ہوا، اور زمین و آسمان کی دریافتی کائنات کے سب سے بلند حصے میں ایک خاص لباس میں جلوہ گر ہوا، اور اس ظہور کا اعتقاد کائنات جو یہ کے مزاج پر تھا پھر تازہ فیض ظاہر ہوا اور اس کا تیج پر تھا کہ اجزائے عناصر خواص عنصر یہ سے الگ ہو جائیں، اور وہ خواص اس صورت فائضہ میں مستور ہو جائیں اور تمام چھوٹے اجزاء، ایک فیض میں اکٹھے اور ایک حکم میں مسلک ہو جائیں۔

چنانچہ اس تازہ فیض کا نام نفسِ معدنی تجویز کیا گیا، اور جب نفسِ معدنیہ نے دنیا میں پوری طرح ظہور کیا، اور بہت سے مخلوط عناصر اس نور کے ساتھ مستور ہو گئے اور نفسِ کلیہ دوبارہ جوش میں آیا، تو معدنیات میں سے انفل اور اقرب نے مجردات کے ساتھ ایک خاص شکل میں تشكیل ہو کر ظہور کیا، اور اس ظہور کا اعتقاد اس صورت معدنیہ پر تھا، اور اس تازہ فیض کا مشا عناصر کو معدنی جسم میں جذب کرنا اور اسے اس کے حسب حال بآس پہنانا ہے، اور اسی طرح

لشوننا اور غذا کے بارے میں تصرف کرنا ہے جو مصلحت کلیہ کے قاعدے کی تقسیم کے مطابق اس کے لیے مقرر ہوا ہے، اور جب نفس نباتیہ زیادہ ہو گئے اور مخلوط عناصر بھی نور سے منور ہو گئے تو نفس کلیہ پھر ایک دفعہ جوش میں آیا، اور ایک خاص صورت میں ملبوس ہو کر بنا تات کے بہتر حصے میں ظور پذیر ہوا، اس کے اس جگہ آنے اور خاص صورت اختیار کرنے کا تیجہ یہ نکلتا ہے کہ اس میں بالارادہ حس و حرکت نمودار ہوتی ہے، پھر یہ فیض بھی جس وقت خالص مادہ میں دہل ہوا، اور دنیا کو اس تدبیر سے آرائشہ کیا تو نفس کلیہ نے پھر ایک دفعہ جوش مارا اور ایک اور لباس میں نمودار ہو کر حیوانات کے بہترین حصے میں جلوہ گر ہوا، اس تجھی کا اثر عقل، قلب، نفس اور ان کے مخصوص صفات کا ظور ہے، جیسا کہ پہلے ایک باب میں اس کے متعلق ہم بیان کر چکے ہیں، جس وقت یہ فیض بھی جہاں پر اپنی نوبت باری کر چکا تو نفس کلیہ پھر ایک دفعہ موجز ہوا، اور ایک خاص لباس پہن کر انسانیت کی اعلیٰ شکل میں جلوہ گر ہوا، اور اس جلوہ گری کا اثر تدبیر مافی الکون یعنی نفس کلیہ کے تقاضوں کا اس خاص آنا میں ظور ہے اور اس صورت اور جواب میں علوم و مفہومات کا فیضان ہے، وہ حقیقت ان ماہیات کی فضول وہی فیض جدید ہے جو نفس کلیہ سے نازل ہوتا ہے اور ان کی جنس وہی مادہ ہے جو تمپریاول سے فیض یافتہ ہے مگر چونکہ ابی عرف اس فصل و جنس کی تفصیلات کے بیان سے عاجز ہو گئے تھے اس لیے وہ نیچے اُتر آئے اور بعض ایسے عوارضات کو جو جنس و فصل کے مقام پر کھو دیا، اور اسی کی بات کرنے لگے اور ہمارے نزدیک انسان کی مختلف اقسام میں انسان کامل ایک علیحدہ قسم ہے، جس طرح انسان اپنے ابنائے جنس میں علیحدہ نوع اور جس طرح انسان نے کلی ہونے کے اعتبار سے جیوان پر توفیق حاصل کیا ہے اسی طرح انسان کامل نے ان طائفہ نیچکاری کی وجہ سے اپنے غیر پر ترجیح حاصل کی ہے، اور یہ انسانیت خاص میں نفس کلیہ کے ظور کی وجہ سے ہے، اور انسانیت خاص نے نفس کلیہ کو اپنا حصہ بنایا ہے، اور اس طرح کی اور بھی انسان کامل کی کئی دوسری خصوصیات ہیں جن کی تفصیل طوالت کی

متقاضی ہے۔

حاصل یہ کہ نفس جزوی میں سے انسان کامل نفس کلیہ سے قریب تر ہے اور اس قرب و بعد میں اختلاف کی بنیاد وہ فنیش جدید ہے جو مجھی لئے کے حال کے مطابق ہے اور دوسرا جزو روح سماوی ہے، اور وہ بھی نفس کلیہ کے بھر کا ایک بلند ہے، مگر یہ نفس کلیہ کی موجودی اور اس کے ایک عالم پیدا کرنے کے بعد ہے، اور یہ نشانہ نفس فلکیہ ہی کی شاخ ہے، جسے عالم مثال کے ساتھ موسوم کرتے ہیں، جباب نے پہلے انسانِ کلی کی صورت میں ظہور کیا، اور عنصر دار کے بعد یہ ایک صورت بچھٹ کر کئی صورتوں میں پھیل گئی اور صورت انسان کے بارے میں تحقیقی بات یہ ہے کہ دوہاپنی حد ذات میں کلی نہیں ہے بلکہ دوہا عالم مثال کے ہیولی میں ایک مشخص فرد ہے لیکن اسے اس طرح بنایا گیا ہے کہ جس انسان کے ساتھ اسے کھڑا کریں، وہ اس سے مختلف نہیں، اسی لیے ہم اسے انسانِ کلی کہتے ہیں، اور یہ متعدد صورتیں اپنی خاصیت نوعیہ کے ساتھ اس سمجھی عظم کی طرف منجذب ہیں، جو نفس کلیہ کے قلب میں قائم ہے، اور اس انجداب کا سبب یہ ہے کہ تمام پیدا ہونے والے نفس میں نفس بشری نفس کلیہ سے زیادہ قریب ہیں، الغرض اس روح علوی میں موجود موجود ہیں، اور یہ دنوں جزو آپس میں اس طرح متعدد اور مختلف ہیں کہ ایک مادہ کا قائم مقام ہے اور دوسرا صورتِ نفسِ ناطقہ کا جو ایک ایسا جباب ہے جو نفسِ ارضیہ کی سطح سے ظاہر ہوا ہے، یہ بمنزلہ مادہ کے ہے، اور روح سماوی بھی ایک جbab ہے جو عالم مثال کی سطح سے ظاہر ہوا ہے اور یہ بمنزلہ صورت کے ہے۔

جس طرح ایک صورت پڑھ اپنے دماغ میں تصویر کا نقشہ بناتا ہے، اور یہ صورت یا نقشہ ایک موجود حقیقی کو جو وجود مطلق کے ساتھ موجود ہوتا ہے ظاہر کرنے اور کھونے کا سبب بنتا ہے، یہ موجود حقیقی وجود ذہنی اور وجود خارجی کے ساتھ موجود نہیں ہوتا بلکہ ایسے وجود کے ساتھ جس کا نشان، انتزاع مصلحتِ کیم کی قسم میں تے ایک حلقہ کا خروج ہے، اور وہ

نفس کلیہ کی ذات سے قائم ہے، چنانچہ وہ مصورِ مومن کو مختلف صورتوں میں بدلتے بدلتے اپنی ذہنی تصویر اور نقشے کے مطابق بنایتا ہے، اسی طرح حکیم مطلق نے نفس کو ایک حالت سے دوسری حالت میں تبدیل کیا، یہاں تک کہ دُنہ نفسِ ناطقہ نکل آیا جو اس صورتِ مشائیہ کے عین مطابق تھا جو نفسِ ناطقہ کے وجود سے سالہا سال پہلے ظاہر ہو چکی تھی، سنتِ الٰہی یہی ہے کہ ہمیشہ صورتِ ظاہر اور ہبھولی مستور رہے ہے۔

عشقِ معشووقانِ هناء است و تیر

عشقِ عاشق ہا دو صد طبل و نفیر

(عشقِ محبو باب ہمیشہ مخفی و مستور ہوتا ہے لیکن عاشق کے عشق کے تو ہر چیز

نقارے ہوتے ہیں)

اسی یہے عارف کی سب سے پہلی سیرِ تخلیٰ اعظم کی طرف اور اس کی آخری سیر انیتِ مطلقہ کی طرف ہوتی ہے، اور اس رُوح علوی کے قلب میں ایک نقطہ شعشا نیہ رکھا ہوا ہے جو روح علوی کا رُوح ہے، اور یہ روح علوی اس کا جسم ہے اس نقطہ کو حجب سمجھتے کہتے ہیں۔

اور اس کی تفصیلات کی گنجائش اس رسائلے میں نہیں ہے، البتہ اتنی بات کرتے ہیں کہ اس میں ذاتِ بحث نے اپنا نمونہ رکھا ہے، یا یوں کہیں کہ ذاتِ بحث کا خاصہ ہے کہ ایک مرتبہ وہ اپنی خالصِ مہمیت کے ساتھ ہوتی ہے، اور پھر دوسرے مرتب میں اپنی بحثیت کے باوجود تنزل فرماتی ہے، اور اس کی بحثیت عین تنزل میں بھی قائم رہتی ہے، بخلاف دوسری تمام چیزوں کے کہ ان میں بحثیت تنزل کے منافی ہے، یا یوں کہیں کہ جب عارف کی نگاہِ خود اپنے آپ پر پڑتی ہے اور وہ اپنے اصل اصول پر غور کرتا ہے، تو اس کا منتہ نظر نقطہ شعشا نیہ ذاتیہ ہوتا ہے اور وہ یہ سمجھتا ہے کہ یہ نقطہ سیری روح کے درمیان واقع ہے حالانکہ حقیقت میں وہ نقطہ اپنے مقامِ عزت و عظمت اور محلِ بسا طشت میں ہوتا ہے، اس مشتِ نک

کی حیثیت ہی کیا ہے کہ اس نادرالوجود کو اپنا مہمان بناسکے، لیکن حقیقت الحقائق میں اپنی نظر کے  
نفوذ کی بنا پر وہ یہ سمجھ جبیٹتا ہے کہ یہ نقطہ اس کے روح کے قلب میں موجود ہے، یہاں تین  
احتمال ہیں، پہلا ہست نیادہ موروث ہوتا ہے اور اس کا قابل وہ شخص ہوتا ہے جس کا جو جربت  
اس کے روح علوی کے پردوں میں لپٹا ہوا ہوتا ہے اور اپنی اصل ساخت میں رُوح کے ساتھ  
اس طرح بیکان ہوتا ہے جیسے پارے میں چاندی اور پانی یا کب جزو ہوتے ہیں، یہ شخص جس  
وقت اپنے وجود ان کی طرف رجوع کرتا ہے، تو اسم ذات کو جنمونہ ذات اور ہوتیت اولیٰ کی میراث،  
نزولات لاحقہ اور ایسے دوسرے مراتب میں زیادہ لائی پاتا ہے، دوسرا احتمال مسکرے نیادہ  
قریب ہے، اور اس کا قابل وہ شخص ہو گا جس کا جو جربت اصل نظرت میں اس کے پرده روح  
سے جدا واقع ہے، اور اس کے تمام لطائف جربت میں فنا ہو گئے ہوں، اور تیسرا  
احتمال صحو نالص، ت Mukhn نام، اور بقاۓ مطلق سے زیادہ مناسبت رکھتا ہے، اور  
اس کا قابل وہ شخص ہے کہ جس کا کوئی طیف کسی دوسرے طیف پر غالب نہ ہو، اور زبان  
حال سے اس کی دعا یہ ہو: -

امننا حقائق الاشیاء حکماہی۔

(اے اللہ ہمیں چیزوں کی حقیقتیں اس طرح سمجھا جیسا کہ واقع میں ہیں)

الغرض تعبیرات کا اختلاف استھاد کے اختلاف سے پیدا ہوتا ہے، صوفیا ٹے گرام کے  
اختلاف کے سلسلے میں ہمیں نکتہ ملحوظ خاطر رکھنا چاہیے اللہ ہی حقیقتِ حال زیادہ بہتر جانتا ہے۔  
اسی بناء پر حضرت عیلیٰ علیہ السلام نے جب یہ میں اجزاء دیکھے اور ان میں سے ہر ایک کی  
حقیقت، بلند مقام اور رفیع مرتبے سے آگاہی حاصل کی تو انجیل کے معارف نے اتفاقیم شلختہ  
کا اشتباہ کر ڈالا، ایک کا نام اب رکھا وہ نقطۂ ذات ہے، دوسرے کو ابن سے موسوم  
کیا اور یہ نفس کلیہ ہے، اور تیسرا کو روح القدس کہا، اور وہ تجلی اعظم ہے جو حظیۃ القدس  
کے قلب میں قائم ہے، اس مقام پر انہماً باریکی اور گہرا فی کی وجہ سے نصاریٰ نے

بہت ہاتھ پاؤں مارے لیکن ضلالت اور گمراہی کے سوا الخیں کچھ ہاتھ نہیں آیا ، وہ گدھے کی طرح دلدل میں چپس لگئے، قرآن مجید نے وضاحت کے ساتھ ان کی اس گمراہی کا رد دیا ہے اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی عبدیت کے مفہوم کو دلل طور پر ثابت کیا ہے، سُبْحَانَ اللَّهِ إِلَهُ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

مردانِ طریقت زبانِ حق سے کیسے کیسے باریک نکتے سنتے ہیں، اور ہر ایک نکتے کو اپنے مقام و محل میں رکھتے ہیں، لیکن یہ کس قدر احتی اور بے عقل فرقہ ہے کہ حضرت روح اللہ سے صادر شدہ ایک ہی باریک نکتے میں سرگردان ہو کر رہ گیا ہے، ہر طرف ہاتھ پاؤں مار رہا ہے لیکن اس کے کسی طرف بھی راستہ نہیں ملتا۔

### شربت الحب کا ساً بعد کاسٰ

فِيَأَنْقَدَ الشَّرَابُ وَمَا سَوَّيْتُ

(میں نے شرابِ محبت کے جام پر جامِ اللہ ھائے لیکن شرابِ ختم ہوتی اور ہی میری پیاس بھجی،

یہ بحث بہت طویل اور ہمارے موضوع سے غیر متعلق ہے۔

جب یہ تین اصول واضح ہو گئے تو جاننا چاہیے کہ طالع، خفیہ، خلقی، نورِ القدس، خلقی اور آناء سے عبارت ہیں کے احکام انبیٰ تین اصولوں سے نکلتے ہیں، ہمارے جب اپنی سیر میں ولایتِ صفری جس کی تحریک حضرت جنید کے مسلک میں گز چکی ہے سے بلند ہو جاتا ہے، تو یہ کیفیت و حال سے خالی نہیں ہوتی، یا تو روحِ سماوی کا حکم غالب آتا ہے، اور وہ تجلیِ عظیم کی طرف منجذب ہوتا ہے اور اسے تجلیِ عظیم کے ساتھ عجیب تسم کا اتصال حاصل ہوتا ہے، اور یعنی اس تعالیٰ میں ہجر بحث تجلیِ عظیم کے ساتھ مل جاتا ہے اور وہاں سے ذات بحث کی طرف ایک بے کیفیت صعود حاصل ہوتا ہے اور اسے ذات بحث سے دُو کچھ ملتا ہے، جسے تنگنا ہے اغاظہ میں بیان نہیں کیا جاسکتا، اگر اسے مشاہدہ کہیں تو یہ بھی درست نہیں، اگر اسے وصول کا نام دیں تو یہ بھی غلط، کیونکہ اسے قبلیہ وصول سے نہیں کہا جاسکتا، بس ایک ایسا

خوابِ فراموش ہے جس کے بارے میں وہ اتنا تو جانتا ہے کہ کچھ ہے، لیکن وہ کیا ہے؟ کیسا ہے؟ اس کی تشریع نہیں کر سکتا، اس راہ کو دراثتِ نبوت سے تعبیر کرتے ہیں یا نفسِ ناطقہ کا حکم غالب ہوگا، اور یہ ملیدِ دیریا نے کلیہ کی سطح میں بیٹھ جائے گا اس بلند کے بیٹھ جانے کی نشانی یہ ہے کہ اس نفس کے فوارے میں حکم کلی آ جاتا ہے، اور یہ خاصیتِ عام ہو جائے گی کبھی یہ عموم فقط علم میں ہو گا ایسے میں اس کی نظر اس حقیقتِ مطلقہ تک جا پہنچے گی جس میں تمام معینات کا تعین ہے، اور کبھی بعض دواعیٰ کلیدہ کا انتقال بھی ہو گا، پس ان دو مقات میں سے ایک نہ ایک مقام پیش آتا ہے، یا تو ساکن اپنے آپ کو اپنے اور اپنے مشمول کے درمیان قصید اول اور حقیقتِ مطلقہ کو قصد ثانی میں دیکھتا ہے، یا حقیقتِ مطلقہ کو قصد اول میں اور اک کر کے اپنے سمتیت سارے عالم کو اس سے ایسے قائم رکھے جیسے جو ہر کے ساتھ عرض قائم ہوتا ہے، یا ان اعتبارات کی طرح جو موجود فی الخارج سے پیدا ہوتے ہیں، یا ان صورتوں کی طرح جو نلا ہر دھنی ہونے کی صورت میں مادہ کو عارض ہوتی ہیں، دوسرے اس جا بے اس کی نگاہ میں بالکل پھر جاتی ہیں، اور حقیقتِ مطلقہ کے سوا کچھ باقی نہیں رہتا، اس مقام پر بھی دو احتمال ہیں، یا انا نیتِ مطلقہ انا نیت خاص کے قائم مقام ہو جائے گی، اور ساکن انا نیت خاص کو ہی انا نیتِ مطلقہ سمجھ رہا ہو گا، یا وہ انا نیت خاص کو سرے سے بھلا بیٹھے گا اور نفیاً اشتباہاً اس سے کوئی تعریض ہی نہیں کرے گا، انا نیتِ مطلقہ کو انا نیت خاصہ کے مقام میں رکھے گا اور نہ علیحدہ طور پر اسے یاد کرے گا، اہلِ سلوک کی اصطلاح میں اسے تجلیٰ ذات کہتے ہیں، اس حالت میں عارف کی بصیرت کا مہماں اور اس کا مطلع نظرِ نفس کیلیے ہوتا ہے، اور اسی مقام سے ذاتِ بخت کی طرف صعود کرتا ہے، اور اسے وہ کچھ نصیب ہوتا ہے کہ وہ اس کی تعبیر و توضیح سے عاجز اور درماندہ رہ جاتا ہے، اسے سمجھ نہیں آتا کہ وہ اس خوابِ فراموش کو کون الفاظ کا جام سرپناتے، اور اس ذاتِ وراء الوراء کا تصور کس طرح کرے، اس راہ کو ولایتِ گبری کہتے ہیں۔

جو بھی صورت ہو و راشت نہ تہت ہو یا دلایت گہری، روح علوی جو جمعت پر اس طرح  
لپٹا ہوا ہوتا ہے جیسے کسی قیمتی ہیرے پر روئی لپٹی ہوئی ہوتی ہے، ظاہر ہے کہ جب تک  
یہ پردہ نہ ٹیکا جاتے ہیرے کی صفائی اور رطافت کا پتہ نہیں پل سکتا، روح علوی کا حکم  
غالب ہوتا ہے روح سماوی کا حکم ہو خواہ نفس ناطقہ کا چاہے ان دونوں کا ہو، اور جو جمعت  
کا حکم مغلوب، زیر اور اس کے پردہ میں مستور ہو گا، اسی لیے ذات جمعت کے اور اک میں حریت  
کے سوا کچھ بھی با تھنہ نہیں آتا، اور اس اور اک کو خواب فراموش کے علاوہ اور کوئی نام نہیں  
دیا جاسکتا، اس مقام پر جس راستے سے بھی پہنچا ہو اس راستے سے گیا ہو خواہ اس راستے سے  
خواہ دونوں راستوں سے بہر طور وہ مقام و منزل اور ربته کے لحاظ سے اکمل واعظم ہے،  
بس اوقات جو جمعت استقلال پیدا کر لیتا ہے، اپنے اندر پھرتا اور اپنے آپ پر جوش میں آتا ہے  
چنانچہ کسی نہ کسی طرح وہ اپنے پردے کو پھاڑ دالتا ہے، اور اس کی صفائی ولطائف ظل ہر  
ہو جاتی ہے، اور کسی نہ کسی وجہ سے یہ سارے لطائف فنا ہو جاتے ہیں، اور صرف جو جمعت  
باتی رہ جاتا ہے، ایسے شخص کے ساتھ دو اطراف سے گفتگو کی جاتی ہے، ایک تجھی عظیم  
کی طرف سے اور دوسرے نفس کلیہ کی جانب سے یہ ہر ایک، کو اگلے اگل پہچانتا ہے، اور  
یہ دونوں جمادات اس سے اپر ہوتی ہیں، گویا اس پر اپر سے بات نازل ہوتی ہے، اور  
الہام پہنچتا ہے، گزشتہ گفتگوستہ تم نے یہ بات سمجھی ہو گی کہ ان اعتبارات کے تفاصیر کی  
طرح حقیقت انسان میں تعدد پیدا ہو جاتا ہے، اور لطائف پھوٹتے ہیں، اور ہر طبقہ کا نام  
جُدار کھا جاتا ہے۔

جز سماوی کے غلبے اور اس حکم میں جو جمعت کے حکم کے اض郇ال کے اعتبار سے روح  
علوی کا ایک نام مناسب ہے اور وہ نام "نور القدس" ہے، اسی طرح نفس ناطقہ کے غلبے اور  
اس کے حکم میں جو جمعت کے حکم کے مفعول ہونے کے اعتبار سے روح علوی کا ایک علیحدہ نام چاہئے  
اور وہ "لطیفہ شفیعہ" ہے، پھر جو جمعت کے ظمور، ان دونوں روحوں پر اس کے غلبے اور ان پر اس کے

حکم کے نافذ ہونے کے اعتبار سے ایک اور نام ہونا چاہیے اور وہ "اخنی" ہے، یہ اخنس خواص سالکین کے سیر کی آخری انتہائی منزل ہے، زیادہ اللہ بہتر جانتا ہے۔

بعض افراد پر ایک اور حالت طاری ہوتی ہے جس کے اور اک سے عقل قاصر ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ عقل کی ایک خاص حد ہے، وہ اپنی حد میں بھاگ دوڑ کرتی اور ہاتھ پاؤں مارتی ہے اپنی اس حد سے ورنے عقل کا گز رہتے اور نہ اس مقام کے احوال سے اسے کوئی آگاہی حاصل ہے، یوں بھی نہیں کہ پہنچ عقل احاطہ کر لیتی ہو اور پھر اس کی تکنیب کرتی ہو، حاشا اللہ جب رفتہ رفتہ بات باریکت مکتوں اور گھرے حقائق تک جا پہنچی ہے، تو مناسب ہے کہ کنایات و اشارات ہی میں بات کی جاتے، جیسا کہ مشہور مثل ہے کہ "جب پانی سر سے گز گیا تو کیا ایک نیزہ کیا دس نیزے؟" یعنی پیائلش کا کیا فائدہ؟ جس وقت عارف کا کمال حیر بحث سے بلند ہو جاتا ہے، نفس کلیہ اس کا جسم اور ذات بحث اس کے روح کے بمنزلہ ہو جاتی ہے تو وہ تمام عالم کو تبعاً علم حضوری کے ساتھ اپنے اندر دیکھتا ہے، اور علم حضوری اصولی طور پر ذات بحث سے متعلق ہوتا ہے، اور سالک اس انانیتِ خالص کو دوسرا انسانیت کی طرح جدا سمجھتا ہے، یا یہ صورت ہوتی ہے، کہ وہ اس انانیتِ خالص سے ایک بسیط ذہول اختیار کر لیتا ہے، اس پر اپر سے کوئی معرفت یا الہام مترشح نہیں ہوتا، بلکہ جوشِ قضا و قدر اور علم و الہامات سب اپنے سے اپنے اندر ملاحظہ کرتا ہے جیسے ایک حدیثِ نفس دوسری حدیثِ نفس کو اپنی طرف کھینچتی ہے، اور جس طرح ایک تخلی سے قبض اور دوسرے سے نشاط و سرور کی کیفیت پیدا ہوتی ہے اس حالت کو تخلیٰ ذات کہتے ہیں، اور اس کے حقوق کی ادائیگی اس جہان میں تو کیا آخرت میں بھی نہیں ہو سکتی، اسی یہ صوفیاً نے کہا ہے۔

توحیدہ ایاہ توحید

وَتَوْحِيدُهُ مِنْ وَحْدَةٍ لَا هُدْ

اس حالت سے ایک اور نگار نہ ہوتا ہے اور ایک چیز تھوڑے تھوڑے سے قفس سے پی پڑھتے

جلوہ نمائی کرتی ہے، اور انشاء اللہ عنصری جگابات اُٹھنے کے بعد یہ زیادہ واضح ہو جائے گا۔  
 جا ب چہرہ جان می شود غلبہ از تم  
 خوش آں زماں کہ ازیں چہرہ پر وہ پر فگن  
 (میرا خاکی جسم میری جان کے چہرے کا نقاب اور پر وہ سے وہ کیا ہی قیمتی لمحہ ہو گا  
 جب اس چہرے سے یہ پر وہ اتا رپھینکوں گا)

عجیب کیفیت ہے ہم جانتے ہیں کہ اس مقام کے حقوق کی ادائیگی ہماری طاقت سے باہر ہے نیز یہ بھی جانتے ہیں کہ ہم نے اس کا احاطہ کر لیا ہے اور اس مقام کی بلندی تک پہنچ گئے ہیں، تاہم وہ کیا ہے عقل اس کی تعبیر سے قاصر اور زبانیں اس کے بیان سے گنگ ہیں، جو جمعت کے جوش و خروش کے سلسلے میں جو کچھ کہا گیا ہے یہ اس سے دوسری بات ہے وہ سب نظر اور عکس تھا اور یہ اس کی اصل ہے وہ صرف گفوار تھی اور پر کردار ہے وہ سب نیز و حکایت تھی اور یہ حقیقت واقعہ ہے۔

وجود روحاں کی فنا اور لاہوت کی بقا سے مراد مخدوق کی ہستی پر غلبہ تھی ہے، اور معنوی طور پر اس کا مقصد یہ ہے کہ طیفہ خفیہ تمام طائفت پر غالب ہو جائے، یا طیفہ نور القدس اور طیفہ جم جمعت میں سے کوئی ایک طیفہ غالب ہو جائے یا ان طائفت خفیہ کے ضمن میں اనیتِ کبریٰ کے ساتھ تمام طائفت کا خاص انتباط پیدا کیا جائے، اور یہ غلبہ و قسم ہے، ایک غلبہ آثار، دوسرا غلبہ ذات، غلبہ آثار یہ ہے کہ انانیتِ مطلقة کارنگ ک انانیت خاصہ پر مرشح ہو، اور کون مطلقت کی تزادت ان طائفت کے مسامات کی راہ سے کوئی خاص میں سرایت کر جائے، اور شبیہ اور محکمات کے وجود میں کے کسی وجہ سے عالمِ خلق سے احکامِ عالمِ تعین میں ارجائیں، اور جس طرح سودا کو زمین کے ساتھ صفر کا آگ کے ساتھ اور بلغم کو پانی کے ساتھ نسبت دی جاتی ہے اور جیسے حقیقت انسان میں بہت سے طائفت ہیں جنہیں محکمات کی کسی نہ کسی وجہ سے شیاطین، ملائکہ، زر جانوروں اور اجسامِ نامیہ سے نسبت دی جاتی ہے، اسی طرح

بعض علوم اور حالات انانیت خاصہ میں پائے جاتے ہیں اور محاکمات کی کسی نکسی وجہ سے وہ انانیت مطلقہ کی طرف منسوب ہوتے ہیں، اور وہ اسی مقام کی میراث اور اسی مقام سے متعلق ہوتے ہیں، اس کے علاوہ دوسری مناسب تعبیرات کو صحی اسی معنی سے تعبیر کیا جاسکتا ہے اور ان احکام میں اصل بات یہ ہے کہ عالم کو حق میں یا حق کو عالم میں دیکھنا مشاہدہ حق میں محو ہو کر عالم سے نظریں پھیر لے اور ذہول افتخارات کر لے، یا اس پر کسی نکسی حیثیت میں نظرِ ام گلی مانکش ہو جاتے اور جب تک دونوں حکم باہم نرجام میں پہلی دونوں صورتیں ثابت نہیں ہو سکتیں، کیونکہ اگر صرف کون مطلقہ حکم ہوتا تو عالم کی خصوصیات ظاہر نہ ہوتیں اور اگر کون خاص کا حکم ہوتا تو حقیقت مطلقہ جلوہ نمائی نہ کرتی، یہ آپس میں مل کر ایک عجیب قسم کی کیفیت پیدا کرتی ہے، صوفیاء کے اکثر جوش اور حلول و اتحاد سے متعلق ان کی شطحیات اسی امترانج کی وجہ سے ہوتی ہیں سماں جب حق کو حق میں دیکھ لیتا ہے تو اسے ان خیالات سے کیا سروکار باقی رہ جاتا ہے۔ اور اس سے زیادہ اہم بات تو تجھی اعظم یا نفسِ کلیہ کی اصل سے داعیہ الہیہ کا منتقل ہونا ہے یا اس مقام سے کہ جس میں تجھی اور نفسِ کلیہ کے لیے تعبد کی گنجائش نہیں ہوتی، اس مقام پر تو سب وحدت ہی وحدت اور بساطت ہی بساطت ہے لپس یہ داعیہ الہیہ ان بلند مقامات میں کسی ایک مقام سے نیچے اٹکر انانیتِ خاص کے ساتھ چھپت جاتا ہے اور اس جواب کے جو ہر کے ساتھ مل جاتا ہے اور شیخ صلحتِ کلیہ و تدبیرِ اکبر کے ساتھ ایک آنکہ کی طرح بن جاتا ہے اعقل قلب اور نفس میں ایک ایسی حالت پیدا ہو جاتی ہے، جو اصل میں تو حالاتِ لفسانیہ کے قبلی سے ہوتی ہے مگر ملاعِ اعلیٰ کے حالات سے بہت زیادہ مشابہت رکھتی ہے، اور تدبیرِ تجھی کے مقتضی کے مطابق لفوسِ بنی ادم کو اس کی طرف متوجہ رہتے ہیں اور لوگوں میں اس نفس کی طرف سے وہ رنگ پہنچاتے ہیں جو تجھی اعظم کے مطابق ہے شیخ صلح اکبر کے قلب میں واقع ہے جیسا کہ ارشاد باری ہے: کل یومِ ہو فی شان۔ اس شخص کو کامل کئتے ہیں، اور جس رنگ کا فیضان ہوتا ہے وہ مدت کا رنگ ہوتا ہے ایکسی جدید علم کا، یا طریقہ ہاتے سلوک میں سے کسی طریقے کا،

یارفعِ مظالم اور لوگوں کی عادات و رسوم کی تبدیلی کا، صاحبِ ملت نبی ہو گا، اور مظالم کو  
امضا نے والا، خلیفۃ اللہ۔

اور یہاں پر ایک بہت بڑا اشتباہ واقع ہو جاتا ہے، جسے اصحابِ تکمیل کے علاوہ کوئی  
مجھی حل نہیں کر سکتا، اور وہ یہ ہے کہ مجھی دواعیٰ الہیہ مقاماتِ عالیہ سے نہیں ہوتے بلکہ عالم مثال  
میں کسی وقت وہ داعیہ پرکی عظیم کی شکل میں متصل ہو کر بعض نفوس بشریہ جو شیعہ پر نازل ہوتا ہے،  
اور یہاں پر عارف اس داعیہ کے درمیان جو خاص نفس کے لیے مقاماتِ عالیہ سے اٹھتا ہے،  
اور اس داعیہ کے مابین جو عالم مثال سے کسی بھی نفس کے لیے اٹھتا ہے، گوائفاق سے یہ  
نفس اس کا حامل بھی ہو فرق نہیں کر پاتا، اور ایک کو دوسرے کی بجائی سچھ بیٹھتا ہے اور جس وقت  
کامل کے نفس پر داعیہ خاص طور پر متوجہ ہوتا ہے، تو شخص اکبر کے تمام اعضاء مصلحتِ کلیہ کے  
اشیا کی وجہ سے اس داعیہ سے محروم ہو جاتے ہیں، اور اس کامل کے عقل و قلب تک عالم  
مثال سے ایک وسیع راہ کھل جاتی ہے، یہ بات اشتباہ کو مزید تقویت دیتی ہے اور انتیاز اور  
مجھی مشکل ہو جاتا ہے، اور اپنی ذات کا غلبہ عبارت کے تحت نہیں آ سکتا، اور عقول کو ان  
بیجزوں کے اور اک میں سوا کے محرومی کے کچھ بھی حاصل نہیں ہوتا، لیکن جو چیز مقدور میں ہے تو وہ  
یہی دو تین کلمات ہیں، مثلاً جو جربت ایک ایسا ستر ہے جو ذات سے چھوٹتا ہے اور اس کا یہ  
چھوٹنا ایک ایسا امر ہے جو اپنے طور پر ثابت اور محقق ہے لیکن اس کی کیفیت کا کچھ پتہ نہیں، اسی  
طرح جربت سے بھی ایک ستر نکلتا ہے، اور اس کا بھی یہی حال ہے کہ وہ ثابت اور محقق تو  
ہوتا ہے، لیکن اس کی کیفیت مجھوں ہوتی ہے، اور یہ تمام ظاہری و باطنی طائفت کو گھیر لیتا ہے  
اور طائفت کے علاوہ جو ارجح پر بھی غالب اور مسلط ہو جاتا ہے اور محکمات کی کسی نہ کسی وجہ  
اسے اپنا عین بنایتا ہے، اور اپنے زنگ میں زنگ لیتا ہے، اس کے علاوہ اس قسم کی دوسری  
مناسب تعبیرات سے اسے موسوم کیا جاسکتا ہے، اور طائفت کو اس ستر کی معرفت سے جو  
جربت سے چھوٹتا ہے اور خود جربت کو بھی انانیت کبری سے خاص ربط پیدا ہوتا ہے۔

اس کی مثال اس آفتاب کی ہے جو مختلف اشکال، مقدار اور رنگوں کے آئینوں پر چک رہا ہو، اور وہ سارے آئینے ایک عجیب چمک اور نور پھیلارہے ہوں، یا اس کی مثال اس چکدار یا قوت کی سی ہے جسے بلوہی جسم کے درمیان جڑ دیں، اور اس یا قوت کے رنگ کا عکس سا کے بلوہی جسم میں آجائے، اور اگر حقیقتِ حال کی تحقیقی کرو تو معلوم ہو گا کہ غلبہ آثار اور غلبہ ذات بنیادی طور پر ایک ہی چیز ہے، فرق صرف قلت اور کثرتِ غلبہ کا ہے، قلت کے وقت امتزاج کے بغیر اس کے اور عالم کے احکام کو نہیں جان سکتا، اور غلبہ کے وقت بغیر امتزاج کے اس کے احکام کا ظہور ہوتا ہے، اللہ ہی حقیقتِ حال زیادہ ہوت جاتا ہے۔

خلاف صدیکہ کہ اس سے زیادہ بیان کا کوئی فائدہ نہیں، اس سلسلے میں پہلی اور آخری بات یہ ہے کہ ہم سرے سے اس بھنور سے کنارہ کشی اختیار کریں، اور لطائف کی ضروری بخشون میں توجہ کریں۔

سے قلم پوچلوں درکفت اندریشہ گداخت

رنگ آخر شد و نیزگ تو تصویر نہ شد

(میرا پوچلوں قلم اندریشے کی سنتھیل میں گل گیا، رنگ ختم ہو گیا لیکن تیری نیزگی تصویر نہ بنی)

واضح رہتے کہ جس طرح جوارح کے اعمال ظاہر، روشن اور محسوس ہوتے ہیں، اور نفس، قلب روح اور سر کے احوال مخفی اور پوشیدہ ہوتے ہیں، ایک کا تعلق عالم شہادت سے ہے اور دوسرے کا عالم غیب سے، اسی طرح جو کچھ ان لطائف پر گزرتا ہے وہ بھی ظاہر اور روشن ہوتا ہے، اور جو کچھ ان لطائف خفیہ پر واقع ہوتا ہے، وہ مخفی اور مستور ہوتا ہے، عقل و وجود ان سے اسے محسوس نہیں کیا جاسکتا، ان کا حاتمہ انگ ہے جو انہماںی لطیف اور نازک ہے اور اسے صوفیاء کی اصطلاح میں ”ذوق“ کہتے ہیں اس مقام پر بہت سے لوگ غلطی کر جاتے ہیں، جو چیز عقل و وجود ان کی مالوف ہے، اگر وہ ایسے حاتمے سے دریافت ہو جو اس سے کہیں زیادہ باریک ہے تو وہ اس کے اور اس کی لذت محسوس نہیں کرتے اور یوں بھی ہو سکتا ہے کہ اس کا

اور اک تو کریں یہیں اور اک کا انکار کر دیں، جس طرح وہ پست بہت لوگ جو لذت محسوسہ کے علاوہ کچھ بھی نہیں پہنچ سکتے، اور جو چیز خاہری ہوا اس سے معلوم نہ ہو، اسے معدوم سمجھ بیٹھتے ہیں، اس نفسانی مرض کا علاج یہ ہے کہ پہلے ہر چیز کا حاتم اور اس کے ادراک کی علامات سمجھ لئیں چاہیں اس کے بعد پوری تہمت کے ساتھ مالوف کو چھوڑ دینا چاہیے، اور لطیف مدرک کی عادت اختیار کرنی چاہیے، حالتِ قوتِ داہمہ کی وجہ نیت ہے نہ کہ ہوا اس ظاہرہ، اور اس اور اک کی علامت یہ ہے کہ وہ کسی شکل و مقدار کا حامل نہ ہو گا، اور فی الجملہ اسے چیز سے تعلق ہو گا، اور امور مجرودہ کا حاصلہ قوت مدرک متحیله اور وابہمہ نہیں بلکہ محض نفسِ ناطقہ ہے اور اس کی صفت یہ ہے کہ وہ لواحق مادہ سے مطلقاً آزاد ہو گا۔

واضح رہے کہ روح علوی کی تہذیب کا انحصار اس بات پر ہے کہ وہ تجلی اعظم کی طرف متوجہ ہو اس کے ساتھ اتصال اور اس کے سامنے عاجزی اختیار کرے، اسی طرح روح علوی کی تہذیب ملکہ اعلیٰ کا اثر قبول کیے اور اس کے رنگ میں نگین ہوئے بغیر بھی محال ہے، اور اس مشکلہ کا راز یہ ہے کہ تہذیب سے مراد ہے فاسد صفت کی صالح صفت سے تبدیلی، اور ہر چیز کی صفت اس کی لطافت کے مطابق ہوتی ہے، اور اس تبدیلی کا فریبی سبب بھی اس کے مناسب اور حسب حال ہو گا، اور تجلی اعظم کے ماسوی نفسِ انسانی کے قریب کوئی دوسری چیز نہیں، اور لاہوت کی صفات میں سے کوئی صفت جو روح کی صفت کے موافق ہو، اس تجلی کے ساتھ اپنا ربط پیدا کرنے اور اس کے سامنے عاجزی اختیار کرنے کے علاوہ کچھ نہیں، جو شخص توحید خالص یا توحید خالص کے مقدمات سے نفس کی تہذیب چاہتا ہے، وہ غلطی پر ہے، اسی لیے تمام شرائع اسی تجلی اعظم کی طرف توجہ بھی کے بیان پر مبنی ہیں، یہاں پر ایک نہایت عمدہ تحقیق ہے، ذرا اس کی طرف توجہ فرمائیے: اہل زمان کا اس امر میں اختلاف ہے، اور حقیقت یہ ہے کہ اس اختلاف میں فیصلہ کرنا بجائے خود بہت مشکل ہے ایک گروہ کا خیال ہے کہ اصل مطلوب، فنا، لاہوت میں اپنے آپ کو مٹا دینا، اور عالمِ ماڈی سے خود کو باہر نکال دینا،

اور شارع نے ان طائفت خفیہ کی مقتضیات اور ان کی بنیاد بیان فرمادی ہے اور خواص کو ان کی دعوت دی ہے، اور ان کی تفصیل ان کے گوش گزار کر دی ہے، اور شریعت میں حاش کی رعایت، اور جماعتی عبادات کی بجا آوری کا حکم اس لیے ہے، کہ ہر شخص اس اصل اور بنیاد کو بجا نہیں لاسکتا، اور مثل مشہور ہے کہ مالا یدرک کلہ لا یترک کلہ (جو چیز مکمل حاصل نہیں کی جا سکتی وہ ساری کی ساری چھوڑی بھی نہیں جا سکتی) وہ عنیت کا حکم رکھتی ہے، کیونکہ وہ مطلوب اولیں ہے اور یہ خصت کے حکم میں ہے کیونکہ یہ بندوں کے اغفار پر مبنی ہے، اور بعض حضرات کا خیال ہے کہ جن پیغمبر نما ہر شریعت دلالت نہیں کرتی وہ سرے سے مطلوب ہی نہیں، اور اس کا اثبات کرنا شریعت کے خلاف ہے، اور ان طائفت خفیہ کے معارف میں سمجھت و تمحیص بجاتے خود الحاد اور مگر ایسی ہے ہمارا خیال ہے کہ انسان کی صورت نوعی کے اعتبار اصل مقصود یہی ہے کہ انسان اعمال سے جو ارج کی تہذیب اور احوال و مقامات سے طائفت بارزہ کی تربیت حاصل کر لے، نوع انسانی اس طرح واقع ہوئی ہے کہ اس کی سعادت تجلی اعظم اور ملاع اعلیٰ کی طرف توجہ کرنے اور اس کی شعادات اس سے اعلان کرنے میں ہے، انسانی افراد اس مقام پر ہنچ گئے تھے کہ ان کی اکثریت عالم بزرخ اور اس کے بعد پیش کرنے والے حالات میں عذاب میں مبتلا ہو جائے ظاہر ہے اس عذاب سے انھیں محض اپنے فکر سے چٹکا رکھی حاصل نہ ہوتا، چنانچہ اللہ تعالیٰ جل جلالہ نے اپنے خصوصی کرم سے ان کی چارہ سازی کی، ان کے لیے رائستقیم کھول دی، اور اپنی فتوحات کی تکمیل کے طور پر انہی کی شکل و صورت میں حضرت پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کو انسانِ الوریت کا ترجمان بنانکر بھیجا۔ و راحصل چوربویت ابتداءً ان کی خلائق کا موجب بنتی تھی، اس آڑے وقت میں بھی اسی نے ان کی دستیگیری فرمائی، انسان کی صورت نوعی اپنی زبان حال سے شریعت، تہذیب جو ارج اور طائفت بارزہ کی تہذیب کے علاوہ مبدأ، فیاض سے اور کسی بھی چیز کی دریونہ گری تھیں کرتی، اور نوع انسانی کے افراد پر ان کے احکام کے علاوہ اقتضا سے نوع اور خواص نوع کے سریان

کے احکام وغیرہ لازم نہیں ہوتے، شریع اور طائفت بارزہ کی تہذیب کو جو کچھ لازم ہے اصولی طور پر ان کی حامل صورت نوعیہ ہے، اگرچہ وہ افراد کے ضمن میں بھی کیوں نہ تقاضا کر رہی ہو، افراد کی خصوصیت کو وہاں کوئی دخل نہیں، اور فنا تے وجود روحا فی، بقا تے لاہوت اور طائفت ظاہرہ کا طائفت خقیقیہ میں فنا ہونا نوع کے انتبار سے نہیں، بلکہ بھی یہ بعض ایسے افراد کی خصوصیات کی وجہ سے مطلوب ہوتا ہے جن کی تخلیق انسانی بلند در طیعت ہوتی ہے اور ان مقامات کی طرف ان کے اندر طبعی میلان رکھ دیا جاتا ہے، اور ان پر شوق و اضطراب کا نزول ہوتا ہے، اور انفرادی خصوصیت کے ساتھ اُخیں اس کی دعوت دی جاتی ہے، چنانچہ یہ مذکور کے بل اس کی طرف دوڑ پڑتے ہیں، چونکہ حکیم مطلق کی حکمت کا تقاضا ہے کہ جس شخص کے اندر کسی کمال کے حصول کی استعداد موجود ہے اس کے لیے کمال کی حقیقت اور خواص ملکشف ہو جاتے ہیں چنانچہ یہ راہ ایسے لوگوں کے لیے آسان ہو جاتی ہے اور وہ منزلِ مقصود تک پہنچ جاتے ہیں ارشاد باری ہے:

کلآنند هولا، دهولا من عطاء رتیک وما كان عطاء متباً محظوراً۔

(آپ کے رب کی اس عطا میں سے تو ہم ان کی بھی امداد کرتے ہیں اور ان کی بھی اور آپ کے رب کی یہ عطا کسی پر بند نہیں)

حاشاللہ ثم حاشاللہ! یہ حکم نہ تو ان احکام میں سے ہے، جو شخص کے لیے مقرر ہیں، اور نہ ہی اس کا تعلق اس عمومی دعوت سے ہے، جس کے مخاطب تمام عoram و خواص ہیں، اور جو صورتِ نوعیہ کے راستے سے ظاہر ہوتی ہے، بلکہ یہ تو ایک مخصوص قانون ہے جو بعض افراد پر لاگو ہوتا ہے اور بعض پر نہیں، اور یہ دعوتِ صفری ہے جو انا نیت خاص کے روزن سے ظاہر ہوتی ہے، اور شارع کے کلام کو اشارتاً کنایتاً کسی طرح بھی اس پر محمول

نہیں کیا جاسکتا، ہاں یہ علیحدہ بات ہے کہ بعض لوگ شارع کا کلام سن کر یہ مطالب مستحضر کر لئتے ہیں جس طرح کوئی عاشق لیلی امجنوں کا قصہ سن کر اپنا قصہ دہرانے لگتا ہے، بلکہ جو کچھ ہم نے سمجھا ہے وہ یہ ہے کہ شارع کا مقصد خود ان اسرار کی پرده پوشی اور ان کے بیان سے پہلو تھی کرنا ہے تاکہ جو شخص اس کا اہل اور ان کے لیے تیار ہو تو وہ اسے جان لے اور جو اس کے لیے تیار ہو تو وہ اپنی طبیعت و مزاج کی فطرت پر ہے کسی جمل مركب ایسی بیماری میں بستلانہ ہو، صوفیاء کے رسائل اور کتابیں ہر چند عاصی لوگوں کے لیے اکیرا بے نظر ہیں تاہم عوام کے لیے یہ کتابیں ستم قاتل کا حکم رکھتی ہیں، اللہ اس شخص پر اپنی رحمت نازل فرمائے جو نا اہل لوگوں سے اسرار و روزگاری کے تباہیں غافر رکھتا ہے، جب سارا راست اذابام ہو گیا اور اس دور میں اس کا انفصال بھی ممکن نہ رہا تو اعیۃ ایزدی نے اس فقیر کے دل میں یہ خیال ڈالا کہ ان کے مددوں کو منینیت زکرے، اور یہ معارف اور حقائق اس طرح منتظرِ عام پر لائے کہ آج تک کوئی بھی اس طرح انہیں بیان کر سکا ہوا اور نہ ان کی ایسی تفصیل و تشریح کسی سے بن آئی ہو، پھر اس فقیر کو یہ توفیق بھی دی گئی کہ وہ یہ بات ثابت کر دے کہ یہ شرع کا مددوں ہے اور نہ اس پر کلام شائع کا محل کرنا درست ہے، ذلك تقدیر العذیز العلیم۔

ہر چند اس جمل ہماری یہ بات بہت سے صوفیاء کو ناگوار گزرے گی تاہم مجھے جس بات کا حکم دیا گیا ہے میں اسے بیان کرنے پر مجبور ہوں، مجھے زید و عرو سے کچھ سروکار نہیں،

اگر طمع خواہد ز من سلطان دیں

خاک بر فرق قناعت بعد ایں

واضح رہتے کہ ان لطائف کا منہ کے معارف میں گھرائی اور باریکی کی وجہ سے بہت سی غلطیاں واقع ہو گئی ہیں سالکین نے اس اضطراب میں ہر طرف ہاتھ پاؤں مارے ہیں، اور ان سے شطیقات کا حصہ وہ ہو گیا ہے، مناسب معلوم ہوتا ہے کہ پہلے ہم ان غلطیوں کے اسباب کا جائزہ لیں اس کے بعد اگر جنایش ہو تو بعض غلطیوں کے حل کی طرف بھی توجہ کریں، وگرنے

کم از کم اصل الاصول تو ترک نہ ہو، اللہ تعالیٰ تمہیں سعادت کی توفیق ارزانی کرے اور حقائق  
 اور پیغمبرت عطا فرماتے، خوب اچھی طرح جان کو کہواں ظاہرہ تکم و بصر وغیرہ ہر ایک کیلے  
 خاص مرک ہے، اور وہ زنگ، اشکال، مقدار اور آوازیں ہیں، اگر کسی حقیقتی ظاہر کو  
 اس کے درکات کے علاوہ کسی دوسری طرف لگادیں تو وہ کچھ بھی اور اک نہیں کرے گی، بلکہ  
 اپنے مرک کے علاوہ اس حقیقت کے نزدیک دوسری چیز محدود مخفی ہوتی ہے مثلاً اگر انکھ کو  
 ہم بھجوک، غصت یا ندامت کے اور اک کے لیے استعمال کریں، تو وہ انھیں محدود مخفی خیال کریگی  
 اور اس کے باوجود کچھ بھی نہیں آئے گا، اور یہ بھی ممکن ہے کہ وہ ان کی محدودیت پر دلیل قائم کرے  
 اور کھکھ موجود پیغمبر سرخ ہے یا سبز یا الیسی الیسی، اور بھوک، غصت، ندامت وغیرہ تو ان یہیں  
 کہیں ہیں نہیں، لہذا یہ سرے سے موجود ہی نہیں، اور اس مقام پر کتنی اطراف سے وہ اجتماع  
 نقیضین یا رفع نقیضین سمجھے گا اور موجودیت کے محل سے دور جا پڑے گا، باس بھجو لوگ اچھی  
 طرح جانتے ہیں کہ یہ ایک مخالف طریقہ ہے، اور اس کی بنیاد غائب کو حاضر پر قیاس کرنا اور  
 احکام مالوف وغیرہ مالوف میں جاری کرنا ہے اسی طرح حقیقت باطن کے لیے خیال، وہم اور  
 مستقر فیں سے مرک ہیں، اگر حقیقت باطن کو ہم ان درکات کے علاوہ دوسری طرف لگایں  
 تو وہ حیران و درمانہ رہ جائے اور اس کے سارے احکام میں خلل پڑ جاتے اور ممکن ہے  
 کہ محفوظ و قادر کی مدد سے وہ ان کی محدودیت پر کوئی دلیل گھر طلے، مثلاً یہ کہ کہ مجرد اگر  
 موجود ہو تو اور جمادات سترہ میں سے کسی بہت میں نہ ہوتا تو اس سے اجتماع نقیضین لازم  
 آتا، کیونکہ موجود ہونا اور جمادات سترہ میں نہ ہونا بہم متناقض ہیں، باخبر حضرات اچھی طرح  
 جانتے ہیں کہ یہ ایک مخالف طریقہ ہے جس کی بنیاد غائب کو حاضر پر قیاس کرنا اور مالوف احکام کو  
 غیر مالوف میں جاری کرنا ہے، اسی طرح روح علوی کی زبان عقل کا بھی ایک مرک ہے جس  
 میں یہ تعریف کرتی ہے اور ایک حد ہے جہاں تک وہاں تھا پاؤں مارتی ہے، جس وقت اس  
 مرک سے گزر جاتی ہے اور اپنی حد سے تجاوز کر جاتی ہے تو عقل پر لشان ہو جاتی ہے، اور

اس کے احکام میں خلل پڑ جاتا ہے ممکن ہے ان چیزوں کی مدد و میت پر وہ دلائل قائم کرے اور اپنے علوم محفوظ ما لوف سے ایک دلیل قائم کر کے مطمئن ہو جاتے، ایسے موقع پر عقلاء ایک دوسرے سے الجھوڑتے ہیں بلکہ بعض اوقات تو کوئی دانشور مختلف اوقات میں رائے میں تبدیلی کی وجہ سے خود و رطہ تحریت میں مستلا ہو جاتا ہے، اس سے یہ عقدہ حل ہوتا ہے اور نہ اس کی کوئی پیش جاتی ہے۔

اس المجاد کا سبب یہ ہے کہ مافق عقل کو شبیہ اور محکمات کی کسی نہ کسی وجہ سے ان معقولات کے حساب میں اخذ کرتا ہے، لہذا یہ شخص مافق عقل کو ان معقولات کے قبیل سے جانتا ہے اور اسی مقولہ سے شمار کرتا ہے، اور محکمات کے تعلق کے ضعف کو نہیں سمجھتا، اور اس کے تمام احکام کو اس کے ساتھ ملا دیتا ہے، اور اسی راستے سے بہت سارے احکام کو مافق عقل میں لقین کر دیتا ہے، اور پھر خود دوسرے وقت میں یا دوسرے عاقل کے ساتھ اس معقول کے بعض لوازمات کو نہیں پاتا، اپنے پہلے نظریت کو باطل قرار دے کر ہیران ہو جاتا ہے، یا پھر اس کے غلط ہونے کا لقین کر دیتا ہے، اور یہ بھی ہو سکتا ہے کہ خود دوسرے وقت یا دوسرے عاقل کے ساتھ اسے دوسرے معقول سے سمجھے، تو ہر دو انکار کے درمیان تناظر پیدا ہو جاتے گا اور اصل میں وہ ان میں سے ایک معقول میں سے بھی نہیں، رہی یہ محکمات تو اس پر تمہت ہے اور ایک شاعر انہیں تحقیق کی صورت میں اختلاف کی بنیاد بھی نکلتا ہے، وہ گروہ اس اختلاف کی حقیقت کو نہ سمجھنے کی وجہ سے جنگ جدال کا شکار ہو گیا ہے۔

آں کیکے را ہمی زند مخدب  
و آں دگر را ہمی زند منفتار

(اس کی بہمی کی کیفیت یہ ہے کہ کسی کو پنجے سے زخمی کرتا ہے تو کسی کو چونچ مارتا ہے)

فلسفہ کے پیر و کارانبیاء علیہم السلام کے عقاید کی مخالفت کی وجہ سے میرے نزدیک  
گئے بلکہ کتوں سے بھی زیادہ بُرے ہیں کیونکہ تابوسیہ ہدی کے قریب بھی نہیں جاتا مگر یہ  
امتن وہ نہ ارسالہ پر انی ٹہریوں سے چھپتے ہوئے انھیں چاٹ رہے ہیں۔  
ان کی گمراہی کا سبب یہی ناقص عقل ہے، جس پر یہ مسروہ ہیں، و فرحاں باعندہ هم  
من العلم، اور یہ عقل تو ایک عظیم حباب اور بہت ہی دبیر پر دہ ہے، اسے میرے پڑا کا  
اور ماکاک! میں تجھ پر اور ہر اس چیز پر جو تو نے اپنے عجیب اور نبی حضرت محمد صطفیٰ صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم پر نازل فرمائی ایمان لایا۔

اس اجمالی کی تفصیل یہ ہے کہ عقل رُوح کی زبان ہے اور عقل کا دائرہ حکومت انہی  
اشیاء تک محدود ہے جو رُوح کی طرح لطیف ہیں اور یہ بات کس قدر مبنی بر صداقت ہے کہ  
ہر شے خود اپنے آپ کو یا اپنی ہی قسم کی اشتیاء کا ادارا کرतی ہے اور رُوح مجرد محض ہے  
اور نہ خارج کر موجودات خارجیہ کاظوف ہو، بلکہ خارج میں متعین اور دریا سے خارج جاتا ہے  
اور ایک خصوصیت ہے خارج میں، پس عقل کی رسانی تو خصوصیات اور خارج اور مستحیر  
و مجرد کے مابین احکام انتراج تک ہے، مثلاً انسان اور گھوڑے گدھے کے افراد کو دیکھتے  
اور ہر نوع پر وارد ہونے والے احکام کا ادارا کرتی ہے، پھر عقل اس مقام سے ترقی  
کرتی ہے اور صورتِ نوعیہ کا غرفان اور تیقین حاصل کرتی ہے، پس عقل کی دلیل اپنے ادارا ک  
میں ان موجودات کا باہم رنگ و شکل اور مقدار و آواز کے اعتبار سے متغائر ہونا ہے، اور  
دوسری حیثیت سے ان کا اتحاد ہے، جن بھگا اس تعدد کو نظر انداز کرنا چاہیے اور وحدت کا  
ادراک وحدت میں کرنا چاہیے وہاں عقل کے پاؤں لنگ اور اس کے ہاتھ شل ہو جاتے ہیں۔  
مثلاً عقل کا حکام یہ ہے کہ دُوہ امور محسوسہ میں سے دُوہ صورتیں تراشتی ہے، جن کا عین  
تو خارج میں موجود نہیں ہوتا، البتہ ان کا منشاء انتزاع خارج میں ہوتا ہے، اور تحلیل و تکیب  
کی ایک قسم سے کئی ماہینیں ظاہر کرتی ہے آسمان کو دیکھ کر بلندی کا مفہوم گھر تی ہے، زمین

پر نگاہ ڈال کر تجھت کا تصریح تراشتی ہے، زید کو باپ کے ساتھ دیکھ کر این کی ماہیت کا  
استھناق کرتی ہے، انسانی افراد میں خود و خوض کرتی ہے، تو اس سے انسان کی صورت لکھیکا  
اور اس کرتی ہے، اور انسان، گھوڑے، گدھ، اونٹ، گاستے اور بکری پر خود کر کے حیوان کی  
صورت انداز کرتی ہے، اور حیوان و شجر پر نظر کر کے نامی کی صورت مستحضر کرتی ہے علی ہذا القیاس  
ان تمام مفہومات میں سے ہر ایک کا ایک مثلاً انتزاع ہے کہ جس پر ان صورتوں کے انتزاع  
میں اعتماد کیا گیا ہے، اور یہ تمام مقاصد اور نوعی صورتیں اس کے پاس بالکل حاضر نہیں  
ہوتیں، اور نہ ہی اس کے سامنے متمثلاً ہوتی ہیں، یہ اعراض واشکال کے علاوہ کچھ نہیں، لیکن  
اعراض کو اپنے جواہر کے ساتھ ایک تعلق ہے اور عقل کے لیے اعراض سے جواہر کے ساتھ  
رمائی کا ایک خاص طریقہ ہے، انتزاعی امور میں بہت سے محالات بھی ممکن ہو جاتے ہیں اور  
بہت سے ممتنعات جامدہ وجود پر لیتے ہیں، اور وور، اور تسلسل بھی اسی قبیل سے ہیں،  
جھیلنے مفہومات انتزاعیہ میں جائز، اور انتزاع کے منقطع ہونے کی صورت میں ممتنع سمجھا گیا ہے  
اور معدوم مطلق اور محدود مطلق بھی اسی قبیل سے ہیں جو عقل کے اندر ظہور پذیر ہوتے ہیں اور  
کئی احکام صادق کا مصدق قرار پاتے ہیں، درحقیقت اس مفہوم کے عین اور اس پر  
جو احکام صادق آتے ہیں کے درمیان بھی تناقض اور تباہ ہے، اگر معدوم مطلق ہے تو  
ذہن میں کیوں موجود ہو گیا؟ اور جو ذہن میں موجود ہے اسے معدوم مطلق کیونکر کہا جاتا ہے؟  
لیکن عقل نے ایک ذہنی صورت تراشی ہے اور اسے معدوم کی جگہ سمجھ دیا ہے، اور اس  
قا مقام کے ساتھ وہی باتیں مفسوب کر دی ہیں جو اصل کا خاصہ تھیں، یہاں عقل کی مثال  
اس بھیگنے شخص کی ہے جو ایک کو دیکھتا ہے، اور اپنے اس دو دیکھنے کو جانتا بھی ہے اور  
خارجی حکم میں کوئی غلطی نہیں کرتا، یا اس کی مثال اس شخص کی ہے جو ہزار نگاہ کی عینک لگا کر  
ساری دنیا کو سبز دیکھتا ہے، اسے اس وقت اچھی طرح علم ہوتا ہے کہ دنیا سبز نہیں ہے،  
بلکہ یہ ساری کارستانی اس عینک کی ہے جو میں نے لگا کر گی ہے، اسی طرح وہ غلط عقل کو

غلط سمجھتا ہے اور راہ ہدایت سے نہیں بھلکتا، الغرض ہم عقل اس قوت کو کہتے ہیں کہ جس میں معقولات اولیٰ اور ثانیہ میثمل ہوتے ہیں، اور جہاں قول شارح اور بربان اکٹھے خاور پذیر ہوتے ہیں، بعض حقائق کا اور اک خود بخود کرتی ہے اور بعض کا اور اک پس پردا کسی نہ کسی اعتبار سے ہر چندیہ لطافت سے نزدیک تر ہے تاہم اس کا تعلق اور توجہ قوتِ مدرک اور متصرف کے ساتھ ہے جو دماغ کے وسط میں دلیلت ہیں، اور یہ عقل روح علوی کی زبان، اور اس کی قتوں میں سے ایک قوت ہے، اور تمیز و تفہیش کے تمام امور اسی کے سپرد ہیں، اور اس کا باطن ہر چیزیں تجلی اعظم یا ملاءٰ اعلیٰ سے اتصال کے وقت اس کا اور اک کرتی ہے اور یہ اور اک اخلاق و امتراد سے مشابہ ہوتا ہے، جب اس مقام سے ذرا نیچے آتا ہے، تو وہی اور اک روح کی سمع و بصیر جاتا ہے، اور اگر کوئی شخص عقل کا فقط ذوق کی جگہ بوتا ہے تو وہ عرف اور لغت دونوں کی مخالفت کرتا ہے، اس کے باوجود اصطلاح میں کوئی سحر نہیں، ہمارے نزدیک ذوق کا اطلاق اس اور اک پر ہوتا ہے جس میں معقولات کا انتزاع ہوا اور قول شارح اور بربان کی گنجائش ہو، اور وہاں پر اور اک بھی حضور شی بذاتِ لذاتِ فی ذاتِ میں ذاتِ کی صورت میں ہو اور وہ ہر اس چیز سے متعلق ہوتا ہے جو اس جانب کی سطح پر ہے اور خارج میں ہے اور اجزا اولیٰ سے اس حیثیت سے خارج ہے کہ یہ جانب ان کے درمیان سے نمودار ہوتے ہیں، پھر حسب صفات حاضر کا ملاحظہ کرتے ہیں، غیب پر نگاہ ڈالتے اور سمجھو کرتے ہیں، کہ وہ صفات ہیں یا نہیں، تو عین وہ صفات نہیں پائی جاتیں، البتہ وہ سرخوندح سے متعلق ہے، حاضر میں محاذات کی ایک قسم سے پایا جاتا ہے، اور یہ صفات اسی محاذات کے اعتبار سے بولی جاتی ہیں، اور عقل ہر صفت سے جدا معنی اور اک کرتی ہے، اور ہر معنی کے لوازمات کو اگل پہچانتی ہے، اور بعض لوازمات بعض سے تباہ رکھتے ہیں، اس مقام پر عقل حیرت میں ڈوب جاتی ہے اور اسے کچھ نہیں سُوچتا! اصل میں یہ عقل کی غلطی کی تفصیل اور مدرک ذوق کا اجمالی بیان ہے۔

یہ اختلاف حاستہ کے اخلاق سے پیدا ہوتا ہے، اور اس سلسلے میں صحیح بات یہ ہے

کہ تیفصیل حس کی غلطی سے متعلق ہے، لہذا اس بارے میں اس احوال کا طریقہ کاراپسانا چاہیے ہے۔  
 ایک کے دونوں نظراتے ہیں لیکن وہ یہ بات اچھی طرح جانتا ہوتا ہے کہ میں بھینگا ہوں لہذا وہ دو کو  
 ایک ہی قرار دیتا ہے، یہ نہ سمجھنا کہ قول شارح اور استدلال عقلی کو اس غلطی سے بچا سکتا ہے،  
 نہیں نہیں، قول شارح اور برہان تو عقل میں جمع شدہ باتوں میں ترتیب اور ان کا استعضا ہے  
 تاکہ اللہ تعالیٰ اس مادہ سے وہ مخلوق پیدا فرمائے جسے نتیجہ کرنے ہیں، چنانچہ پانی، ہوا اور مٹی سے  
 درخت یا کوئی معدنی صورت پیدا فرماتا ہے، تو یہ مخلوق اپنے مادہ کے مطابق اور اس کی  
 مانند ہے، اس سے زیادہ طبیعت اور اعلیٰ نہیں ہے، اپنے مادے سے کسی مخلوق کو زیادہ طبیعت  
 اور اعلیٰ تلاش کرنا یہ ہے جیسے کوئی شخص ملٹی ڈش میں گوشت ڈھونڈ رہا ہو، ظاہر ہے  
 کہ وہ اپنا قیمتی وقت ایک ناممکن چیز کے حصول میں ضالع کر رہا ہے، جبکہ یہ مقدارہ ذہن نہیں  
 ہو گیا تو جانتا چاہیے کہ اس سلسلے میں صوفیا کی سب سے بڑی غلطی ہے اور مست ہے، جس وقت  
 وہ یہ بات کہ کرواز مات عبوریت اور روپیت کے درمیانی فرق کو دیکھتے ہیں، تو حیرت میں بیٹلا  
 ہو جاتے ہیں، اس غلطی کا حل دو مقدمات پر وقوف ہے، ایک یہ کہ نسبت کی معرفت کے  
 سلسلے میں اس جواب اور خارج میں جو غلطی ہوئی ہے اس کا بیان، اور دوسرا اس سہو کا بیان  
 جو خارج اور ذات بست کی نسبت کے سلسلے میں واقع ہوا ہے، مقدمہ اول۔ واضح رہے کہ ظاہر  
 وہ نسبت ہے جو ظاہر اور مظہر کے درمیان واقع ہے، اس نسبت کا سکم دوسری تمام نسبتوں سے  
 مختلف ہے، ظاہر عین مظہر تمام انتبارات کے لحاظ سے نہیں ہوتا، اس کی مثال افراد انسانی  
 کی نسبت سے نوع انسان ہے، اگر نوع تمام وجوہ سے اس فرد کا عین ہو، تو پھر وہ دوسرے  
 فرد پر بھی محول ہو، جیسا کہ نوع محول ہوتا ہے، اور اگر تمام وجوہ سے اس فرد کا غیر ہو، تو نہ  
 انسان صحیح نہ ہوتا، جیسے کہ نہ اچھا کا اطلاق اس پر درست نہیں، اسی طرح نوع انسان اور  
 نوع فرس پر نسبت جیوان کے، اور جیوان و شجر نامی کی نسبت سے، اور نامی دجاجہ جسم کی نسبت  
 اور جسم و مجرد جوہر کی نسبت سے، اور جوہر و عرض نفسِ کلیہ کی نسبت سے، ہم اس حقیقت کو نظر انداز

کرتے ہیں، اس کی حقیقت اس قدر توبیدی ہی ہے کہ ان مفہومات میں محل اور تغایر دو نوں کے مصدق پائے جاتے ہیں اسی لیے دو نوں قسم کے احکام کی گنجائش ہے، خصوصیات عالم کو نفس کلیہ کے ساتھ بربدست ہے جس وقت ہم اس کی جستجو کرتے ہیں، اور صیغہ تحریر کرتے ہیں، اور بلندتے بلند مقام تک جاتے ہیں تو یہ حقیقت آشکارا ہوتی ہے کہ یہ نسبتِ ظہور ہے اور احکام قبائیں عقل کا تردید عقل کے قصور، اور ان کے مقدمات بدیہیہ کے متصادم ہونے کی وجہ سے ہے جنہیں ہم پہلے ہی نشان خاطر کرچکے ہیں، اب اگر کہیں کہ یہ سارے ایک ہی چیزیں متعین ہیں، تو پھر احکام میں نہایں کس طرح پیدا ہوا، اور اگر تمام اصول اپنی اپنی جگہ مستقل ہیں، تو پھر انہیں ایک اصل میں تلاش کرنے کا کیا جواز باقی رہ جاتا ہے؟ اس صورت میں مقدمہ بدیہیہ کا انکار لازم آئے گا، کیونکہ ہم نے افراد میں ہنستہ نوع کے اور نوع میں ہنستہ جنس کے اسی نسبت کو تسلیم کیا تھا، اور اگر کہیں کہ کثرت کا مبدأ اصل میں واحد میں ہے یا نہیں؟ پہلی صورت میں وہ اصل واحد نہ ہوگی اور دوسری صورت میں کوئی ایسا مرکز نہیں جہاں سے یہ آتی ہو، اس طرح صحیح مقدمہ بدیہیہ کا انکار ہو گا، آخر یہ اصل واحد وہ اصل واحد تو نہیں ہو، وحدتِ حقیقیہ رکھتی ہے اور مبدأ نیت سے جس کا صدور حضرت وحدت سے اور مرتبہ نامہ نہیں ہو، ناتھی کثرتوں کے لیے کافی کرتا ہے، ناقص عقلیں کبھی اسے تمام حیثیتوں سے عین شی کے قابل سے محبتی ہیں، اور جب عین کے بعض لوازمات نہیں پائے جاتے تو وہ اپنا یہ نظریہ بدلتی ہیں، اور تمام وجود سے اسے دوسرے قبیل سے سمجھنے لگتی ہیں، اور جب بعض لوازم غیریت نہیں پائے جاتے تو وہ تجھے میں کجا جاتی ہیں سلیم عقلیں یہ بات اچھی طرح جانتی ہیں کہ ایک نسبت ہے جو نہ نسبتِ عینیت ہے اور نہ نسبتِ غیریت، خصوصیات اشیاء سے جو کچھ ظاہر ہوا ہے نفس کلیہ کا صاف میدان اس کے عیب سے پاک ہے، جیسے سیاہ رنگت، کوتاه نامتی، اور لکنت زبان سے نوع انسانی معیوب نہیں ہوتی، اگرچہ سیاہ رنگ، کوتاه نہ اور لکنت والا بھی انسان ہے، اور جو کچھ من حیث المطلقات مرتبہ اطلاق سے ظاہر ہوتا ہے، اسے خصوصیات سے مسوب نہیں کر سکتے، جیسے کہ نوع گلی اور

مطلق ہونے کی نسبت فرد سے نہیں کر سکتے، اگرچہ مطلق مقید ہیں ہے۔  
 اگر حقیقتِ نفس کلیئے کو لا بشرط کے درجے میں اس حقیقت سے لیں کہ وہاں حقیقت نفس کلیئے  
 کے علاوہ نفی و اثبات میں کوئی دوسرا اعتبار ملحوظ نہ ہو، تو احکام اطلاقیہ اور تقيیدیہ کی گنجائش اس  
 طرح پیدا کر دیتی ہے کہ ان دونوں مرتباوں کو حقیقت صرف کی طرف دست دراز کرنے کی نوبت نہیں  
 آتی، باقی رہے دو نکتے، ایک یہ کہ انسان کے علاوہ اور بہت سی انواع پائی جاتی ہیں، اور  
 انسانی خواص کے علاوہ ان انواع میں دوسرا خواص پائے جاتے ہیں یہاں تک کہ عقل ان  
 امور متنازعہ کی دستاویز پر مختلف انواع کے ثبوت کا تیقین کر لیتی ہے، اور ہر ایک کو دوسرا  
 نوع سے علیحدہ پہچانتی ہے، اور نفس کلیئے کے علاوہ خود کوئی چیز معمول و محسوس نہیں تاکہ "ہر چیز  
 اپنی ضد سے جانی جاتی ہے" کے مطابق عقل میں قصر کریں، اور اسے دوسروں سے جُدا  
 پہچان لیں، جس وقت سے وہ ہے، اسی کے ساتھ، اور اسی کے اندر موجود ہے اور جہاں بھی  
 نکاہِ ذاتی ہے اسے دیکھتی ہے اور اسی کے ذریعے دیکھتی ہے، اس پر کوئی جدید توجہ نہیں الگی  
 اور کسی بھی حال میں اس کی تازہ تجوہ کا تصدیق نہیں کیا گیا، اس کے باوجود طافت میں طافت اور  
 بساطت ہی بساطت ہے حیر

### زہر چہ رنگ تعلق پذیرد آزاد است

اگر بالفرض عقل اس کا قصد کرے تو اس کی حقیقت تک نہیں پہنچ سکتی، اور حریت کے سوا اس کے  
 با تحکم چیز نہیں آتا، البته ابِ ذوق حاسہ ذوق کے ساتھ حضور شیخ ذاتِ ذات کے طور پر اس کا  
 اور اک کر لیتے ہیں اور اس کا ایک عکس ان کی عقول پر پڑ جاتا ہے، اور اس احوال کی طرح جسے اپنی  
 کمزوری کا اچھی طرح علم ہوتا ہے، کسی نہ کسی طرح یہ لوگ حقیقت سے آگئی حاصل کر لیتے ہیں،  
 اور اس نا آشننا سے آشننا کی راہ پیدا کر لیتے ہیں،

در تغافلہ کہ او است دائم زخم

ایر لبس کہ رسد ز دور بانگ بجسم

(مجھے علم ہے کہ جس فافلے میں میرا محبوب جا رہا ہے وہاں تک میری رسانی نہیں  
نہیں، مگر میرے لیے یہ بات بھی کیا کم ہے کہ میرے کانوں میں جرسِ قافلہ کی  
آواز پہنچتی ہے)

دوسری نکتہ یہ ہے کہ فلاسفہ نے جو سر اور عرض کے درمیان حقیقتِ مشترک کا اثبات نہیں  
کیا، اور نہ ہی انھوں نے نفسِ کلیہ کو جنسِ اعلیٰ شمار کیا ہے۔ اس کی بنیاد یہ ہے کہ ان کی عقول  
میں نفسِ کلیہ کا حضور نہیں ہو سکا۔ ان کے ہاں جو مشہود لہ، مشہود علیہ اور مشہود ہر کونہ پہچان سکے  
اس کی شہادت پر اعتماد نہیں کیا جا سکتا، اور ہم خود جانتے ہیں کہ ایک حقیقت دو بار سوں  
میں مشکل ہوتی ہے، کبھی قیامِ نفس کے روپ میں ظاہر ہوتی ہے، اسے جو سر کہا جانا ہے اور  
کبھی قیامِ بغیرہ کے باس میں نظر کتی ہے، اسے عرض کہتے ہیں، سے

گھے در کسوٹ بیلی فرو شد

گھے در صورتِ محبوں بر آمد

(وہ حُسن اذل کبھی لیلی کی شکل میں جلدہ نمائی کرتا ہے تو کبھی محبوں کے روپ میں)  
اعراض کا عالم مثال میں جواہر ہو جانا اور وہم کے مقام میں جواہر کا عرض ہو جانا، اور صورت  
ذہنیہ کا موجود خارجی پر صدق اور الیسی باتیں اسی معنی کی نیرنگیاں ہیں،

مقدومہ دوم، مُبیدع اور مُبیدع کے درمیان ایک الیسی نسبت واقع ہے کہ شہادت میں  
اس کی مثال موجود نہیں، تاکہ مادہ میں مُبیدع کا تحقیق ہو اور اس طرح وہ ایک امتیاز اور  
استقلال پیدا کر لے، الیسا کوئی وقت نہیں کہ سابق و لاحق اور تقدم و تاخر زمانی کی وجہ سے ایک  
دوسرے سے ممتاز ہوں، اور اس کے لیے مبدأ کے بغیر اور کوئی قیوم نہیں، اور خود اپنے اندر  
اپنے ساتھ اور اپنے آپ کے بغیر اس کا تحقیق نہیں ہوتا، مبدل نے ہر طرف سے اسے گھیر کر  
اپنی گرفت میں لے رکھا ہے، عقل یہاں متختہ ہو کر مغلوب ہو گئی اور صانع اور عالم شہادت کی  
مصنوعات کے درمیان عقل کے تراشیدہ مفہومات انترا عییہ کو اس نے اپنے سامنے رکھا، اور

وہ انترا فی صورتیں جس سے مانوس تھی اپنے پیش نظر لے آئی ، الغرض اس نے اپنی ترکش کے سارے تیراں کیک کر کے چینیک دیتے۔

حاشا اللہ امبدع اور مبدع کے ما بین جو گوشہ مختیل ہوتا ہے اس میں تو ایک بال کی بھی گنجائش نہیں، چنانچہ اس قدر فضول مقدمات کی گنجائش ہو۔ حضر

در وان دیدہ اگر نیم موست بسیار است

(آنکھ کے لیے آدھا بال بھی کافی ہوتا ہے)

حاضر میں جو القاب تاثیر کے لیے مقرر تھے وہ صرف کردیتے کبھی اسے مخلوق و مخلوق کہا ، اور کبھی اسم و صفت کا نام دیا ، اور کبھی مظہر و نزول سے موسم کیا ، اور بر ایک کا وہاں ایک طرح کے محکمات سے ثبوت پایا ، اور کسی ایک کی بھی حقیقت تفصیلیہ کی پوری طرح گنجائش نہ دیکھی تو واپس کیا اور اپنے آپ پر یعنی قتاب کھانے لگا ، اور پکارا تھا : " میں اپنی بات سے باز آیا ، کیونکہ بات میں حقیقت اور حقیقت میں بات نہیں " پس مسئلہ ابداع میں تحقیقی بات یہ ہے کہ وہ ایک معلوم الائیہ اور مخلوق الکیفیت نسبت ہے ممن جمیع الوجہ نہ تنزل ہے اور نہ ظور ، اس کے بعد ایسے تمام اشکال جو کہ حقائق میں ہر حقیقت مفصلہ کے ثبوت سے پیدا ہوتے ہیں ، کوئی وقت نہیں رکھتے ، اور نہ ان کا اس مرتبے میں ورود ہے ، ابل و جدان میں سے ایک گروہ نے جب اپنے اندر نگاہ ڈالی ، تو انھیں نفس کلیہ کا مشاہدہ ہوا ، چنانچہ انھوں نے اس کا نام و جو درکھ دیا ، اور انھوں نے اس میں وہ رطافت اور بساطت پائی جو عقل کے حاشیہ خیال میں نہیں آسکتی ، چنانچہ وہ اسے واجب الوجود سمجھ گیا ، اور بساطت و رطافت سے انھیں بچری پہنچی انھوں نے اسے وجود پر منطبق کیا ، اور ہمیشہ کے لیے اس معرفت میں کھو گئے ، انہیں یہ علم نہ ہو سکا کہ حضر ہنوز ایوان استغنا بلند است

اگر اس مسئلہ کی زیادہ وضاحت مطلوب ہو تو " مقدمہ قصیری " ملاحظہ کیجئے۔

اس غلطی کی بنیاد نفس کلیہ پر توقف ، کسی نہ کسی وجہ سے اس پر ہی اتفاق ، اور اس کی

حقیقت کو اچھی طرح نہ سمجھنا ہے، اگر وہ نفسِ گلیہ کی حقیقت کا ادراک حاصل کر لیتے، تو اسے کبھی بھی مبداء المبادی نہ کہتے، اور دوسرا گروہ جو نفسِ گلیہ سے آگے گزر گیا ہے اور اس نے اول الاولی ذات بحث کو جانا ہے، اس نے نفسِ گلیہ کو صادر اول اور ایسے وجود جو موجودات کے نام ہیا کل پرچیلہ ہوا ہے، کا نام دیا، لیکن انہوں نے سب کو باہم خلط ملط کر دیا ہے، انھیں ایک ہی نام سے موسوم اور ایک ہی حساب میں شمار کیا ہے، بعض حقائق کو بعض سے ملا دیا، اور جو زیادہ لطیف ہے اسے دوسرے کا بطن قرار دیا، ایک نام سے موسوم کرنا تو صوفیا، کا قدیمی طریقہ ہے، یہ کوئی نئی بات نہیں، اور نہ یہ پہلا شیشہ ہے جو توڑا آگیا ہے، چنانچہ رُوح اور تیر کے باب میں اس کے متعلق اشارہ کیا جا چکا ہے۔

تبعیر میں تسلیم کی وجہ سے بعض عجالت پندوں نے اس تحقیقت میں داخل اندازی کی ہے اور انہوں نے کہ دیا ہے کہ اصل میں وہی ایک وجود ہے اور وہ اعتبارات کے اختلاف کی وجہ سے مختلف ہو گیا ہے، مختلف حقائق سے متعلق ہونے کے اعتبار سے اسے وجود منسپت کہتے ہیں اور اپنی صرافت کے لحاظ سے ذات بحث ہے، اس اختلاف کی اصل بیان نفسِ گلیہ کے ساتھ حقائق مختلف کی نسبت اور نفسِ گلیہ کی مبداء المبادی سے تعلق کے درمیان فرق نہ کرنا ہے، اور کچھ لوگ جن کا وجود ان تجلی اعظم کے ساتھ والستہ تھا یا انہوں نے برہان کے ساتھ واجب میں صفاتِ تاثیر پر قویہ کا اثبات کیا تھا، یا انہوں نے شرائع کی تقلید میں تقيیدی تشبیہ صفات کا اعتقاد قائم کر رکھا تھا، ان خواص کو نفسِ گلیہ میں نہ پاسکے، اور نہ ہی انھیں اس چیز کا مصدق از نظر آیا جو اہل معرفت ذات بحث میں ثابت کرتے تھے، نتیجہ یہ نکلا کہ وہ ان دونوں نسبتوں کے منکر ہو گئے، البتہ جو کچھ بخارے نزدیک ثابت ہے وہ یہ ہے کہ ذات بحث کے اس حیثیت سے کہ تجلی اعظم کو اس سے نسبت ہے اور تجلی اعظم سے پھوٹنے والے انوار اور عکوس کے ساتھ اس کا بسط ہے کئی احکام ہیں، وجود ان وہ برہان اور تقلید شرائع کا اس میدان سے درے گز ہے، اور نہ انھیں اس کے مساوی سے کوئی آگاہ ہی، زیادہ حقائق اللہ ہی بہتر جانتا ہے۔

## اقسام خواطر اور ان کے اسباب کی معرفت

خواطر کی معرفت علمِ طائفت کا ترتیب ہے، اس لیے اس بارے میں بھی چند ضروری نکتے سمجھ دینے چاہیے، انسان کے باطن میں جو کھنکا پیدا ہوتا ہے، اس کی تین صورتیں ہیں، یا تو صرف قلب میں پیدا ہوگا اور اسے احوالِ اوقات کہتے ہیں، مثلاً خوف، امید، قبض و بسط، محبت و ندامت اور حزن و غم وغیرہ، یا وہ کھنکا صرف عقل میں پیدا ہوگا، اس صورت میں یہ کبھی کشف اور آئینہ پیش آنے والے واقعات کے بارے میں ہوگا، اور کبھی حدیث نفس (وسوسوں) کی قسم سے، یا یہ خطرہ قلب اور عقل دونوں میں پیدا ہوگا، عقل کسی چیز کا دراکرتی ہے، اس کا تصور قائم کرتی ہے، اور قلب اسے سراخجام کرنے کا عزم کر لیتا ہے اسے "خواطرو دواعی" کہتے ہیں، حقیقت کا عرفان اور خواطر کا بطلان بہت ہی اہم بات ہے تاکہ خواطر سے نکلنے والے احکام میں کوئی غلطی واقع نہ ہو، اور یہ بات خواطر کی معرفت کے بغیر حال نہیں ہوتی، اس لیے اسباب خواطر کا تذکرہ بہت ہی ضروری ہے، کبھی خطرہ عقل، قلب اور نفس کی طبیعت سے پیدا ہوتا ہے، جیسے مجنوک، پیاس، غلبه، شووت، سردی، گرمی، کوئی داعیہ پیدا کرے، یا مثلًا گسی سے محبت اس کی ملاقات کا تعاضا کرتی ہے، یا سودا دی خلط یہودہ و سوسہ پیدا کرتی ہے اور اس کے مطابق اعمال پر ابھارتی ہے یا صفرادی خلط زرد خیالات پیدا کرے، اور گرمی ہنگ دلی اور بسیار گوئی پر آمادہ کرے، اور عادت بھی نفسانی حرکات کا باعث ہوتی ہے، عقل کو ادرائک کی قوت و دلیعت کی گئی ہے اور دل میں لیفین ارادے کی طاقت رکھی گئی ہے، اس جیلت کی وجہ سے تصرف کرتے ہیں، اور یہ سب خواب پیشان ہیں، جن سے سماں کو کوئی سروکار نہیں ہوتا، لیکن اگر یہ حلوات سے مانع ہو تو پھر سماں اس کی

بیخ کرنی کرتا ہے، اور کبھی اس شخص کے نفس میں شیاطین کے تصرف کی وجہ سے ایک کھٹکا پیدا ہوتا ہے اور شیاطین سے مراد وہ شرپر نقوس ہیں جنہیں کو اکب کے ظلمانی اجتماعات کے وقت غاصر کے طائفہ میں بچوں کا جاتا ہے اور اس گروہ کی طبیعت کا اقتضا وحشت، خفہ، حرص اور صالح نظام کا بھاڑک ہے، یہ صالح نظام نفسانی ہو خواہ منزلی، عدنی ہو یا ملی الغرض بہتر نظام ہجومی ہو، اس کا مقصدِ رحمتِ الہی ہے اسے بھاڑنا یا توڑنا غصب خداوندی کا باعث اور شیاطینی امر ہے، جس وقت انسان سماوی اور کبھی اساب کی وجہ سے اس قسم کے دواعی اور خطرات کے فیضان کے قابل ہو جاتا ہے، تو شیاطین اپنی فطرت کی وجہ سے اس کی طرف متوجہ ہوتے ہیں، اور اپنے حسب حال دواعی اس کے دل میں ڈال دیتے ہیں، اور اس موقع پر بعض دوسری ارواحِ خبیث بھی شیاطین کے ساتھ مل جاتی ہیں، اور ان کی امداد کرتی ہیں، اور شیاطین کا داعیہ تو وحشت، غصہ، سنگدی اور نیکی سے دُوری کے بغیر وجود ہیں ہی نہیں آتا، اور ان کی دعوت رویل اعمال اور نظام صالح میں بھاڑ کے علاوہ کچھ ہے ہی نہیں، اور جو کچھ ان ارواحِ خبیث اور شرپر و طارلفوس سے خاطر پر مترشح ہوتا ہے، وہ خوف اور ٹرسے خالی نہیں ہوتا، یہ بھی باطل ہے ساکنِ کام ان کی صرفت سے ان سے دُوری اختیار کرنا اور اپنے آپ کو بچانا ہے، اور کبھی خواتر عالم مثال سے ان فرشتوں کے دریے نیچے اترتے ہیں، جو اس مقام میں مقرر ہیں، یا ان کے واسطے کے بغیر نازل ہوتے ہیں، اور عالم مثال سے مرادلفوس افلک اور لفوس ملائکہ کی ہمتوں اور بطنوں کی صفائی ہے، جو محبّت ہو کر ایک وحدانی ہمیئت پیدا کر لیتے ہیں، جبکہ کسی ایک مکان میں مختلف مقدار اور انوار والے کئی حپڑا غدوش کر دیتے جائیں، اور ان سب میں سے ذات اور صفات کے لحاظ سے ایک ہی نور جلوہ فگن ہو، اسی طرح اس گروہ کی بھتیں اور سر اور تجھی اعظم کے ہاں اکٹھی ہو جاتی ہیں، اور بغیر خصیص ہر چیز کے اپنی اصل سے ان ہمتوں کا اقتضا متمثلاً ہو جاتا ہے۔

جب اہل وجدان پر وہ صورت خالی سب ہوئی اور انتیت کی تفصیل ان پر واضح نہ ہو سکی،

تو انہوں نے اس کا ایک نام مقرر کر لیا اور وہ نام "مثال" ہے، اور وہ ملائکہ جو مثال کے خادم ہیں، وہ نفس سلطنتی ہیں، جو طائف عنان صرے مركب جسم میں سعادت کا کلب کے دن اور عالم علوی کی حیزب بحث سے مشابہت کے وقت پرے اعتدال کے ساتھ منفوج ہوتے ہیں یہ نفس اطہیناں ہی اطہیناں اور سعادت ہی سعادت ہیں، اور عالم مثال کے لیے مکمل القیاد اور خضوع ہوتے ہیں، اور فرشتوں کا حدود مختلف اوقات میں ہوتا ہے بعض طبعی طور پر نکاح قمر کے قبیل سے ہوتے ہیں اور بعض فنک عطاروں کے، اسی طرح دوسرے افلک سے! اور ہر بک کے لیے اپنی اصل طبع کے اعتبار سے ایک خاص قسم کے معاملے کے الام کی استعداد ہوتی ہے، اور تمام وہ دواعیٰ مثالیہ جو ملائکہ کے قلوب میں نازل ہوتے ہیں، دو قسم ہیں، پہلی یہ کہ کو اکب کا اتصال ہوتا ہے اور ان کی طبائع سے کوئی عام حادثہ متاثل ہوتا ہے اور سچلی اعظم کے سامنے اپنے مثالی وجود میں قائم ہوتا ہے، اس صورت میں کہتے ہیں کہ "اللہ نے یوں لکھا ہے اور اس نے یوں فیصلہ کیا ہے" ، یہ حادثہ عام مناسب وقت اور مکان میں نازل ہوتا ہے اور ملائکہ اس کی خدمت میں سعی و کاوش و کھاتے ہیں، اور جسے بھی اپنے ذوق کے مطابق اس حادثہ کے لیے تیار پاتے ہیں اسے قبض و لبس کے قریب کر دیتے ہیں اور ان کی ہمتوں سے لفیر اور الامام پیدا ہوتا ہے، اور مقصود کی جلوہ نمائی ہوتی ہے۔

دوسری قسم یہ ہے کہ ہر جو ہر اور عرض کی ایک خاصیت اور مقتضی ہے اور انسانی نفس کے لیے ایک بحث ہے، کیونکہ نفس کلیہ نفس جزو ہے میں اس روز کے عالم کی صورت کے علاوہ تنزل نہیں کرتا، پس نفس جزو یہ کی صورت کا مقتضی جو لامال صورت عالم کی شکل میں جو ہاتھ کھلاتا ہے، اور ہر شخص کے ساتھ اس بحث کے مطابق عمل ہوگا، قولوں کی باہمی مزاجمت اور خواص اشیاء کے تباہی کے وقت قضاحدا ہوتی ہے، اور طبیعت کلیہ جزی تک پہنچاتی ہے، مثلاً اگر پانی ایسی زمین پر بہائیں جس میں خس و خاشاک، نا ہماری اور پتھر و کنکر وغیرہ ہوں تو پانی کی طبیعت اور ان موائعات کی طبیع میں مزاجمت پیدا ہوگی، اور پانی کی طبیعت سے

حکم مترشح ہوگا، اسی طرح ان قتوں میں مزاجمت کے وقت قضاطیعت کلیہ سے نیچے اترنی ہے، اور اس کے ساتھ مناسبت رکھنے والے ملائکہ گروہ درگروہ دوڑ کر اس معركے میں شمل ہوتے ہیں، اور الہام و احوال اور فرض و بسط کی صورت میں تصرف کرتے ہیں، یہاں تک کہ قضا عامل کرتی ہے، اور دو تخلیق نقش موجود ہو جاتا ہے، اس صورت میں ملائکہ کا تصرف بحران کے وقت طبیعت کے بدن میں تصرف کے مشابہ ہے، یا اس کی مشابہت اپنی طبائع کے مطابق حشرات الارض کے تقلب یا شمع پر پرانوں کے بجوم کے ساتھ ہوتی ہے، پس اس تدبیر کے مطابق انسانوں کے دل میں دو اعی نازل ہوتے ہیں، کبھی کسی شخص کے دل میں بلکث سے نجات کی تدبیر ڈال دیتے ہیں، اور کبھی خواب یا ہالت کے ذریعے اسے حقیقت حال پر مطلع کر دیتے ہیں، اور کبھی کسی شخص یا جانور کا اس مقام پر لے آتے ہیں کہ اسے اطلاع دے دے یا اس کا کام سرا نجام دے، اور اکثر خواطر مشائی قتوں سے مترشح ہوتے ہیں اور خیر و نشر قانونیں ایزدی کے حکم کے مطابق اس الہام اور تغیر میں فرق نہیں کرتے، ملائکہ الانس اور ارواح طبیبہ کا ایک گروہ ملائکہ کا کام کرتا ہے، اور اس کا شمار بھی اسی زمرے میں ہوتا ہے، اور علم طسم، علم حروف، اور علم خواص اسما اسی تدبیر کی معرفت یا اس تدبیر کے کسی شبے سے پھوٹتے ہیں، اور اللہ ہی حقیقتِ حال زیادہ ہتر جاتا ہے۔

لیکن جو دو اعی اور خاطر مقامات کمال میں شمار ہوتے ہیں تین اقسام پر مشتمل ہیں، ایک یہ کہ انانیت کبری سے خطرہ انانیت صغیری میں نازل ہو، اور انانیت کبری سے اس کے نزول کا سبب صفت تدبیر ہے، کیونکہ مصلحت طبیہ جہان میں خیر اور بحدائقی کے قیام کا تعاضا کرتی ہے، اور اس خیر کی اقامت نفوس انسانی میں سے کسی نفس کے توسط کے لغبیہ ممکن نہیں، اس اجھا کی تفصیل یہ ہے کہ جس وقت عالم کی ہدایت بدلت جاتی ہے اور اس کے اعشارتے اولیہ کا حال متغیر ہو جاتا ہے، تو خود ری ہو جاتا ہے کہ تجلی اعظم ایک حال سے دوسرے حال میں منتقل ہو، چنانچہ ارشاد باری ہے:

کل یومِ ہو فی شان۔<sup>۱</sup>

(وہ بروقت کسی کام میں رہتا ہے)

ملا داعلیٰ یہی رنگ قبول کر لیتے ہیں، اور اس رنگ میں زمین ہونے بغیر حیزیست کے ساتھ مشابہت حاصل نہیں ہو سکتی، تو اس حالت میں ضروری ہو جاتا ہے کہ اس بارگاہ سے نفوسِ بشریہ میں ایک خاص رنگ پہنچے، اور اس گروہ میں ایک خاص شکفتگی پھیل جائے جیسے پانی سے قریبی زمین میں لازمی طور پر پانی کی نمی اور بعض دوسرے اجزاء سراست کر جائیں اور درمیانی پر دے اور آڑ سے گزر کر مساماتِ زمین کی راہ سے اس میں تری پھیل جاتی ہے اور اس راہ کے مسام ملاعِ اعلیٰ کے نفوس میں یا پھر گرد و کالمیں کا وجود کیونکہ یہی نفوسِ قدسیہ اپنے درمیان اور انانیتِ کعبیٰ اور اس کے قلب تجھی اظلم کے درمیان مسامات اور عروقِ ماسارِ یقَا کا حکم رکھتے ہیں۔

یہ داعیہ طبیعتِ کلیہ کے حکم سے ان نفوس میں پہنچتا ہے، اور وہاں سے تمام نفوس کے ساتھ واصل ہو جاتا ہے، پھر ہمتِ ملاعِ اعلیٰ ایک خاموش موج کی مانند ہے جسے جب تک جذب نہ دی جاتے، نہیں بلکہ، اور جتنے آب کی طرح ہے جس سے جب تک مخلوق نہ بھر جائے پیاس سے کے منزہ نہیں بچتا، ان کی اور ان کے کسی ایک فرد کی ہمت میں وہی فرق ہے جو ایک منجم جسے تجھی طور پر گرہن سے پہلے اس کا علم ہوتا ہے اور اس عام آدمی کے درمیان فرق ہے جسے مشابہ کے وقت گرہن کا علم ہوتا ہے، اور جب تک یہ ہمتِ کلیہ ہمتِ جزئیہ نہ بن جاتے مصلحتِ گلیمی مصلحتِ جزئیہ میں نازل نہیں ہوتی، اور اس بارگاہ کی تزویزگی کا فیضان ایک مسام سے دوسرے مسام میں اتصال کے ساتھ جاری نہیں ہوتا، لیں یہ داعیہ نفوس میں سے کامل نفوس کو اختیار کرتا ہے پہلے جو بحث میں وسعت پیدا کرتا ہے، اور تجھی اعظم سے

حجج بحث کا اتصال اور امترزاج پیدا کرتا ہے، وہاں سے یہ داعیہ حجج بحث میں نازل ہوتا ہے، جیسے مہر کو مووم پر کھنے سے مہر کا سارا نقشہ مووم میں آ جاتا ہے، اس کے بعد ستر اور روح کو اپنا مطیع بناتا ہے، اور ملاد اعلیٰ سے اس داعیہ کا رنگ مووم میں مہر کے نقش کی طرح منتقل ہوتا ہے، اور اس کے بعد عقل و قلب میں نازل ہوتا ہے، اور وساوس اور احوال قلب کو اپنے رنگ میں رنگ دیتا ہے، اور یہ داعیہ خطاب ہو جاتا ہے، اور مختلف حالات اور اوقات کے تقاضوں کے مطابق تازہ صورتیں بروئے کار لاتا ہے، اس کے بعد جو ارجح میں نازل ہوتا ہے اور لوگ اس حق کی اتباع کرتے ہیں، اور اس سے ملت، مذہب یا خلافت وجود میں آ جاتی ہے اور اللہ تعالیٰ اس کامل کے علوم اور مذہب و ملت میں تازہ فیض نازل فرماتا ہے جسے حوازناتِ زمانہ بھی نہیں مٹا سکتے، اور یہکے بعد دیگرے مجتہد و ان کا احیاء کرتے رہتے ہیں، یہاں تک کہ تجلیِ اعظم کا رنگ تبدیل ہو جاتا ہے اور کسی دُوسرے کامل کے دل میں کوئی اور رنگ نمودار ہوتا ہے، غاباً اس کامل کو تجلیِ اعظم اس داعیہ کے رنگ میں رنگی ہوئی نظر آتی ہے اور تجلیِ اعظم کی سرحد میں اسی رنگ کی طرف اشادہ کرتا ہے، ارشاد خداوندی ہے: ان تنصروا اللہ ینصرکم و ان جندنا هم الغالبون۔

(اگر تم دین) خدا کی مدد کرو گے تو وہ تمہاری مدد کریگا اور میشک بھار الشکری نائب آنیوالوں میں ہے) یہاں ایک نکتہ اپھی طرح سمجھ لینا چاہیے کہ صحیح ترجمان وہ شخص ہے جس کی عقل احادیثِ نفس اور جیلتِ عقل سے پیدا ہونے والے خواطر جنہی سے ساکت ہو اور اس داعیہ کے بغیر کوئی چیز اس کی عقل کو بلا سکے، اور نہ کوئی خیال پیدا کر سکے، اور یہ معنی حضرت خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرامی میں کامل طور پر پایا گیا ہے، حضرت عیسیٰ علیہ السلام و علیہ الصلوٰۃ والسلام نے بھی حجج بحث کی تجلی سے اتصال کی خبر دی ہے اور انتہائی جوش و خروش کا مظاہرہ فرمایا ہے، مگر آس حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے صراحتاً اشارتہ کیہیں بھی یہ بات نہیں چھپڑی، آپ نے جو کچھ ارشاد فرمایا اہلین ان اور مکمل صحیح کی حالت میں فرمایا، سہ

گرچہ شیریں دہناں باوشا وند ولے  
اوسلیمان زمان است که خاتم باوست  
(اگرچہ اس کے ساتھ بہت سے شیریں زبان موجود ہیں تاہم سلیمان زمان تو  
وہی ہے کہ کیونکہ مہر اسی کے پاس ہے)

دُوسری قسم یہ ہے کہ عالم مثال میں نفوس البشریہ کی تربیت متشل ہوتی ہے اور وہ داعیہ  
گلیہ کی شکل میں ہوتی ہے، اور وہ داعیہ جنڑیہ کا الحاق بھی اس کے ساتھ ضروری ہوتا ہے،  
چنانچہ ان صالحین کے قلوب میں جبھیں ہر لمحہ عالم مثال اور ان ملائکہ کے ساتھ جو اس برتر کے  
حامل ہوتے ہیں خلوص ہوتا ہے، یہ داعیہ اُتر آتا ہے، اور ایک بڑا گروہ اس کا مکام کا شوق  
بھم پہنچاتا ہے، اور اسی کے ہاتھوں یہ کام سہنجام پاتا ہے۔

قطب ارشاد اور مجدد دین، بلکہ وہ قطب جو رُوئے زمین کا مدار (وتد) ہے، بھی اسی  
مشرب سے بیراب ہوتے ہیں، اور یہ بھی ممکن ہے کہ نفوس کا مدار یہ ستر بارگاہ مثال سے اخذ  
کریں، اور اسی کے مطابق کوشش کریں، مگر یہ بات ان کے مقام سے فروٹر ہے، اور  
یہ بھی ہو سکتا ہے کہ بعض وہ امور جنڑیہ کی تفصیل پچھے گزر پکھی ہے بعض ملائکۃ الانسان پر  
نازل ہوں، اور وہ اس کے موافق سعی و کاوش دکھائیں، اور ہو سکتا ہے کہ کسی شخص پر  
الہام کافیضان ہو، اور بالکل وہی بات کسی دُوسرے شخص کی زبان پر آجائے، چاہے یہ  
دوسراء شخص ہس بات کی حقیقت اور غرض و غاییت جانتا ہو یا نہ جانتا ہو ایسے حال میں یہ  
شخص پہلے کے لیے ملائکہ میں سے ایک ہو گا، اور اس بات کا بھی امکان ہے، کہ وہ الہامی  
معنی سے کہتر کی آواز، چڑیا کی چُوں چُوں یا کسی جسم کی بجنگناہیت سے سمجھادی جائے۔

تمیزی قسم یہ ہے کہ وہ نورانی فرشتے ہو ذکر و عبادت کے لیے مقرر ہیں، اس ذاکر کو  
گھیریں، اور ان کی طرف سے ذاکر کے قلب اور عقل میں ایک نور کافیضان ہو، اگر دل سبقت  
حاصل کرے تو انس اور اطمینان کے قسم کی کیفیت پیدا ہو گی، اور عقل سبقت کرے تو

حدیثِ نفس میں بکت ہو گی اور دل میں نیک اعمال کا جذبہ اُبھرے گا جو حافظہ ملکیہ سے مناسبت رکھتا ہے اسے خاطر ملکی کہتے ہیں۔

اوکھی یہ حال یا یہی خاطرِ خواب میں اس کی بصیرت کے پیش نظرِ مثال ہو جاتا ہے، یہ خواب پہلی صورت میں انوار و طیبات، اور انس وال ملیناں کی قسم کارو یا ہو گا، اور دوسری صورت میں وہ خطاب ہو گا، جس کا مقصد وہ اس عمل کے کرنے یا نہ کرنے کا حکم ہو گا، اور اصل میں یہ ایک نفسی کشف ہے جس نے اس کی عقل میں ظاہر ہو کر داعیہ کی صورت پیدا کر لی ہے، اسی پر رسانہ الطاف القدس کا اختتام کیا جاتا ہے، اور اول و آخر ظاہر و باطن تمام تعریفیں بارگاہِ الوہیت کے شایان ہیں اور درود وسلام کا ہر یہ ہمارے آقا و مولیٰ حضرت محمد صطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذاتِ کرامی اور آپ کی آبلِ اطمینان کی خدمت میں پنچھے۔

---

كتبه: محمد شريف گل







# مطبوعات تصوف فاؤنڈیشن

اہمیات کتب تصوف کے اردو تراجم

- طوابیں
- کتاب الملح
- تعریف
- کشف المحبوب
- صد میدان
- فتوح الغیب
- آداب المریدین
- فتوحات الکیسیہ
- فصول الحکم
- الادوار
- لواح
- انفارس العارفین
- الطاف القدس
- مرأت العاشقین
- مصنف: ابن حلّاج (۲۴۳—۵۳۰ھ) مترجم: عقیق الرحمن عثمانی
- مصنف: ابو نصر سراج (۳۲۸—۴۰) مترجم: سید اسرار بخاری
- مصنف: امام ابو یکرہ کلبازی (۳۸۵—۴۰۵ھ) مترجم: داکٹر پیر محمد حسن
- مصنف: سید علی بھویری (۴۰۰—۴۶۵ھ) مترجم: سید محمد فاروق القادری
- مصنف: خواجہ عبدالغفار انصاری (۴۸۱—۴۹۷ھ) مترجم: حافظ محمد فضل فیض
- مصنف: غوث العظیم عبدالغفار بیانی (۴۶۲—۴۷۵ھ) مترجم: سید محمد فاروق القادری
- مصنف: ضیا الدین سہ وردی (۴۹۰—۵۵۶ھ) مترجم: محمد عبد الباسط
- مصنف: شیخ الہبی ابن عربی (۵۶۰—۵۶۳ھ) مترجم: مولوی محمد فضل خاں
- مصنف: شیخ اکبر ابن عربی (۵۶۳—۵۶۴ھ) مترجم: برکت اللہ فرنگی معلی
- مصنف: بیان الدین زکریا ملتانی (۵۶۶—۵۶۷ھ) مترجم: داکٹر محمد سیاض صدیقی
- مصنف: مولانا عبد الرحمن جاہی (۵۸۹—۶۱۷ھ) مترجم: سید فیض الرحمن فیضی
- مصنف: شاہ ولی اللہ دہلوی (۶۱۷—۶۱۸ھ) مترجم: سید محمد فاروق القادری
- مصنف: شاہ ولی اللہ دہلوی (۶۱۸—۶۱۹ھ) مترجم: سید محمد فاروق القادری
- مصنف: غلام نظام الدین (۶۲۱—۶۲۳ھ) مترجم: سید محمد سعید

ناشر : تصوف فاؤنڈیشن ۲۳۹۰ء۔ سمن آباد۔ لاہور  
و اقتیم کار : المعارف گنج بخش روڈ۔ لاہور۔ پاکستان

# **Maktabah.org**

This book has been digitized by [www.maktabah.org](http://www.maktabah.org).

Maktabah.org does not hold the copyrights of this book. All the copyrights are held by the copyright holders, as mentioned in the book.

Digitized by Maktabah.org, 2011

Files hosted at Internet Archive [[www.archive.org](http://www.archive.org)]

We accept donations solely for the purpose of digitizing valuable and rare Islamic books and making them easily accessible through the Internet. If you like this cause and can afford to donate a little money, you can do so through Paypal. Send the money to [ghaffari@maktabah.org](mailto:ghaffari@maktabah.org), or go to the website and click the Donate link at the top.

[www.maktabah.org](http://www.maktabah.org)